
1

INTRODUÇÃO À PERSECUÇÃO PENAL DE ANIMAIS E SUA
CONDENAÇÃO À PENA DE MORTE NA EUROPA MEDIEVAL: UM

PANORAMA (1906)

INTRODUCCIÓN AL PROCESAMIENTO PENAL DE LOS ANIMALES Y SU
CONDENA A MUERTE EN LA EUROPA MEDIEVAL: UNA VISIÓN GENERAL

(1906)1

Edward Payson Evans 2

Submetido em: 23 dez. 2025

Aceito em: 24 dez. 2025

RESUMO:  Este  texto  chamado  de  "Introdução  à  persecução  penal  de  animais  e  sua
condenação à pena de morte na Europa medieval: um panorama (1906)", título criado pelo
tradutor, em caráter post-mortem em relação ao autor original (Edward Payson Evans) para
facilitar  a  compreensão  pelos(as)  leitores(as)  da  contemporaneidade,  é  na  realidade  a
introdução do livro "The Criminal Prosecution and Capital Punishment of Animals" publicado
pelo  professor,  linguista  e  teórico  estadunidense  Edward  Payson  Evans  em 1906,  cuja
tradução é publicada de forma inédita3. Neste texto introdutório, Edward P. Evans oferece
uma análise histórico-jurídica da persecução penal e dos processos judiciais movidos contra
animais na Europa medieval, destacando suas bases religiosas, simbólicas e supersticiosas.

1 Tradução por Thiago Pires-Oliveira do capítulo introdutório da obra “EVANS, Edward Payson. The
Criminal  Prosecution  and  Capital  Punishment  of  Animals.  New  York:  E.  P.  Dutton,  1906.”
publicada originalmente em inglês.
2 Edward  Payson Evans (1831–1917)  foi  um teórico  social,  linguista  e  educador  estadunidense
americano. Seu trabalho combinou filologia, história literária e filosofia moral. Graduado (Bacharel of
Arts) pela Universidade de Michigan (Estados Unidos da América), ele ensinou na  Carroll College
(atual Universidade Carroll) situada no estado de Wisconsin (Estados Unidos da América) durante
meados do século XIX. Os escritos de Evan têm sido apontados contemporaneamente como um dos
pioneiros no desenvolvimento moderno da ética animal e aos estudos das relações humano-animal.
3 Nota do tradutor: A despeito desta tradução ser inédita, é importante frisar que existem estudos no
Brasil  relacionados  à  referida  obra,  a  exemplo  de:  “ABAL,  Felipe  Cittolinl;  CHINI,  Mariana.  O
julgamento de animais na obra de E. P. Evans. Revista Duc In Altum: Cadernos de Direito, Recife,
v. 10, 20, p. 135-151, jan.-abr., 2018.”.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais | Salvador, v. 8, n. 1, p. 1-16, 2025 | e-ISSN: 2676-0150 



2

Fazendo a referência ao texto de Von Amira que distingue tecnicamente as penas capitais
aplicadas  a  animais  domésticos  por  tribunais  seculares  (Thierstrafen)  dos  processos
instaurados contra insetos e pragas por tribunais eclesiásticos (Thierprocesse), cujo objetivo
era preventivo e ritual, por meio de exorcismos e excomunhões. Evans demonstra que tais
práticas se fundamentavam na crença de que animais homicidas ou pragas agrícolas eram
instrumentos demoníacos ou agentes divinos de punição, exigindo a intervenção formal da
Igreja para restaurar a ordem moral e espiritual. O autor critica explicações que recorrem
exclusivamente à personificação jurídica dos animais, argumentando que tais fenômenos se
explicam sobretudo pela mentalidade supersticiosa e pela teologia do mal dominante na
Idade Média. Ao final, o texto contrapõe essas práticas ao desenvolvimento da criminologia
moderna,  evidenciando  a  profunda  transformação  das  concepções  de  responsabilidade,
punição e racionalidade penal ao longo do tempo.

Palavras-chave: Persecução penal; direito medieval; animais.

RESUMEN: Este texto, titulado "Este Introducción al procesamiento penal de los animales y
su  condena  a  muerte  en  la  Europa  medieval:  una  visión  general  (1906)",  título  creado
póstumamente por el traductor en relación con el autor original para facilitar su comprensión
a  los  lectores  contemporáneos,  es  en  realidad  la  introducción  al  libro  "The  Criminal
Prosecution  and  Capital  Punishment  of  Animals",  publicado  por  el  profesor,  lingüista  y
teórico  estadounidense  Edward  Payson  Evans  en  1906.  Esta  traducción  se  publica  por
primera vez. En este texto introductorio, Edward Payson Evans ofrece un análisis histórico-
jurídico del  procesamiento  penal  y  los procedimientos  legales  contra los animales  en la
Europa  medieval,  destacando  sus  fundamentos  religiosos,  simbólicos  y  supersticiosos.
Refiriéndose  al  texto  de  Von  Amira,  que  técnicamente  distingue  las  penas  capitales
aplicadas  a  animales  domésticos  por  tribunales  seculares  (Thierstrafen)  de  los  juicios
instituidos  contra  insectos  y  plagas  por  tribunales  eclesiásticos  (Thierprocesse),  cuyo
objetivo era preventivo y ritual, mediante exorcismos y excomuniones, Evans demuestra que
dichas prácticas se basaban en la  creencia  de que los animales  asesinos o  las  plagas
agrícolas  eran instrumentos demoníacos o agentes  divinos  de castigo,  que requerían la
intervención formal de la Iglesia para restablecer el orden moral y espiritual. El autor critica
las explicaciones que recurren exclusivamente a la personificación legal de los animales,
argumentando  que  tales  fenómenos  se  explican  principalmente  por  la  mentalidad
supersticiosa  y  la  teología  del  mal  dominantes  en  la  Edad  Media.  Finalmente,  el  texto
contrasta  estas  prácticas  con  el  desarrollo  de  la  criminología  moderna,  destacando  la
profunda  transformación  de  las  concepciones  de  la  responsabilidad,  el  castigo  y  la
racionalidad penal a lo largo del tiempo.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais | Salvador, v. 8, n. 1, p. 1-16, 2025 | e-ISSN: 2676-0150 



3

Palabras-clave: Persecución criminal; derecho medieval; animales.

Esta introdução do livro “The Criminal Prosecution and Capital Punishment

of Animals” é resultado da revisão e ampliação de dois ensaios intitulados “Bugs and

Beasts before the Law” (tradução livre: “Insetos e Bestas perante a Lei”) e “Modern

and  Mediaeval  Punishment”  (tradução  livre:  “Punição  Moderna  e  Medieval”),

publicados na revista The Atlantic Monthly, em agosto e setembro de 1884. 

Desde então,  o autor reuniu uma vasta quantidade de material  adicional

sobre  o  assunto,  que  também  foi  abordado  por  outros  autores  em  diversas

publicações,  entre  as  quais  se  destacam  Thierstrafen  und  Thierprocesse,  do

Professor Karl von Amira (Innsbruck, 1891),  Bestie Delinquenti, de Carlo d'Addosio

(Nápoles,  1892),  e  Thierprocesse  in  der  Schweis,  de  G.  Tobler  (Berna,  1893).

Contudo,  em  nenhuma  dessas  obras,  com  exceção  da  primeira,  encontram-se

declarações  de  fatos  ou  citações  de  casos  relevantes,  além  daqueles  já

apresentados nos ensaios citados, para os quais o autor deveu-se principalmente às

extensas e extremamente valiosas pesquisas de Berriat-Saint-Prix e M.L. Menebrea

e o Consilium Primum de Bartolomew Chassenee, citados na bibliografia em anexo.

O professor Von Amira é um jurista muito distinto e notavelmente perspicaz,

que trata do assunto exclusivamente do ponto de vista jurisprudencial, tendo como

principal  objetivo  descobrir  algum  princípio  geral  que  explique  esses  estranhos

fenômenos e, assim, atribuir-lhes o lugar adequado e o verdadeiro significado na

evolução histórica da ideia de justiça e dos métodos para alcançá-la por meio do

processo legal.

Von  Amira  traça  uma  nítida  distinção  técnica  entre  Thierstrafen e

Thierprocesse; os primeiros eram penas capitais infligidas por tribunais seculares a

porcos, vacas, cavalos e outros animais domésticos como penalidade por homicídio;

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais | Salvador, v. 8, n. 1, p. 1-16, 2025 | e-ISSN: 2676-0150 



4

os últimos eram processos judiciais instaurados por tribunais eclesiásticos contra

ratos, camundongos, gafanhotos, gorgulhos e outras pragas, a fim de impedi-los de

devorar as plantações e expulsá-los de pomares, vinhedos e campos cultivados por

meio de exorcismo e excomunhão.

Os animais que estavam a serviço do homem podiam ser presos, julgados,

condenados e executados como qualquer outro membro de sua família; portanto,

não era necessário intimá-los a comparecer em juízo em horário determinado para

responder por sua conduta e, assim, torná-los, no sentido estrito do termo, parte do

processo,  pois  o  xerife  já  os  havia  apreendido  e  os  entregue  à  custódia  do

carcereiro.

Os insetos e roedores, por outro lado, que não estavam sujeitos ao controle

humano e não podiam ser apreendidos e presos pelas autoridades civis, exigiam a

intervenção da Igreja e o exercício de suas funções sobrenaturais com o objetivo de

obrigá-los a cessar suas devastações e a se retirar de todos os lugares dedicados à

produção de sustento humano.

O  único  método  viável  para  conter  os  estragos  causados  por  esses

enxames de criaturas nocivas era recorrer  à  "ajuda metafísica"  e expulsá-las ou

exterminá-las  por  meio  de  conjurações  e  maldições  sacerdotais.  O  fato  de  ser

costume capturar vários exemplares dos culpados e levá-los perante o tribunal, onde

eram solenemente  executados enquanto  o  anátema era  pronunciado,  prova que

esse método sumário teria sido aplicado a todos eles, se fosse possível.

De fato, às vezes tentava-se livrar-se deles oferecendo uma recompensa

por suas cabeças,  como foi  o  caso da praga de gafanhotos em Roma em 880,

quando uma recompensa foi oferecida por seu extermínio, mas todos os esforços

nessa direção se  mostraram inúteis,  devido  à rapidez com que se  propagavam,

recorrendo-se então a exorcismos e aspersões com água benta.

D'Addosio  se  refere  às  ações  movidas  contra  animais  domésticos  por

homicídio como processos penais, e às ações instauradas contra insetos e vermes

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais | Salvador, v. 8, n. 1, p. 1-16, 2025 | e-ISSN: 2676-0150 



5

por danos causados aos frutos do campo como ações civis (processi civili); mas esta

última designação não é correta em nenhum sentido próprio do termo, uma vez que

essas  ações  não  eram ações  para  recuperar  danos  à  propriedade,  mas  tinham

apenas um caráter preventivo ou proibitivo.

O processo judicial era preliminar à prolação da maldição e essencial à sua

eficácia. Antes de fulminar uma excomunhão, toda a máquina da justiça era posta

em  movimento  para  estabelecer  a  culpa  do  acusado,  que  era  então  advertido,

admoestado  e  ameaçado  e,  em  casos  de  obstinação,  atingido  pelo  anátema

maranatha e condenado à destruição total. Como em todas as proibições, feitiços,

exorcismos,  encantamentos  e  outras  práticas  mágicas,  a  omissão  de  qualquer

formalidade  invalidaria  todo  o  procedimento  e,  ao  quebrar  o  feitiço,  privaria  a

imprecação ou interdição de sua virtude oculta. O trovão eclesiástico seria, assim,

privado de seu raio fatal e reduzido a mero ruído vazio, a explosão inofensiva de um

cartucho de festim.

A Igreja  não foi  totalmente  consistente em suas explicações para esses

fenômenos. Em geral, presume-se que os enxames de insetos devoradores e outras

pragas nocivas tenham sido enviados por instigação de Satanás (instigante sathana,

maleficium diabolicum), e são denunciados e condenados como armadilhas do diabo

e seus satélites (diaboli et ministrorum insidias); por outro lado, são tratados como

criaturas de Deus e agentes do Todo-Poderoso para o castigo do homem pecador;

deste último ponto de vista, qualquer esforço para exterminá-los por meios naturais

seria considerado uma espécie de sacrilégio, uma tentativa ímpia de guerrear contra

o Ser Supremo e resistir aos Seus desígnios.

Em qualquer dos casos, fossem eles emissários de um demônio maligno ou

de uma divindade irada, o único meio adequado e permitido de alívio era através dos

ofícios da Igreja, cujos bispos e demais membros do clero tinham o poder de realizar

as  conjurações  e  maldições  ou  de  prescrever  as  penitências  e  propiciações

necessárias para produzir  esse resultado. Se os insetos fossem instrumentos do

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais | Salvador, v. 8, n. 1, p. 1-16, 2025 | e-ISSN: 2676-0150 



6

diabo, poderiam ser lançados ao mar ou banidos para alguma região árida, onde

pereceriam miseravelmente; se, por outro lado, fossem reconhecidos como ministros

de Deus, divinamente delegados para flagelar a humanidade em prol da promoção

da piedade, seria apropriado, após cumprirem sua missão, fazê-los retirar-se dos

campos cultivados e designar-lhes um local onde pudessem viver confortavelmente

sem prejudicar os habitantes.

Os  registros  contêm  exemplos  de  ambos  os  tipos  de  tratamento.  Era

também como proteção contra espíritos malignos que a pena de morte era infligida

aos  animais  domésticos.  Um porco  ou  touro  homicida  não  era  necessariamente

considerado a encarnação de um demônio, embora autoridades eminentes, como

demonstramos nesta obra, afirmassem que todos os animais e aves, assim como os

répteis,  eram  demônios  disfarçados;  mas  o  homicídio,  se  deixado  impune,

supostamente proporcionava ocasião para a intervenção de demônios, que assim

conseguiam se apoderar de pessoas e lugares. Essa crença era prevalente na Idade

Média e ainda é ensinada pela Igreja Católica.

Num  pequeno  volume  intitulado  Die  Verwaltung  des  Exorcistatsnach

Massgabe der romischen Benediktionale, do qual uma edição revisada e ampliada

foi  publicada  em  Stuttgart  em  1893  para  uso  de  sacerdotes  como  manual  de

instrução  para  a  realização  de  exorcismos,  o  reverendo  autor,  Dr.  Theobald

Bischofberger, afirma expressamente que um local onde um assassinato ou outro

crime  hediondo  tenha  sido  cometido,  se  o  referido  crime  permanecer  sem  ser

detectado ou expiado, certamente será infestado por demônios, e que os moradores

de  uma  casa  ou  outro  edifício  erguido  em  tal  local  estarão  particularmente

suscetíveis à possessão diabólica, por mais inocentes que sejam pessoalmente. 

De fato, quanto mais puros e piedosos forem, maiores serão os esforços

dos demônios para entrar neles e perturbá-los. Não apenas os seres humanos, mas

também todo o gado da sua espécie, e até mesmo as aves do galinheiro, estão

sujeitos a tormentos infernais desse tipo.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais | Salvador, v. 8, n. 1, p. 1-16, 2025 | e-ISSN: 2676-0150 



7

A  infestação  assim  produzida  pode  continuar  por  séculos  e,  embora  a

propriedade possa passar por compra ou herança para outras mãos e ser mantida

sucessivamente  por  qualquer  número  de  legítimos  proprietários,  os  demônios

permanecem na posse, sem serem afetados por transferências legais.

Se cada proprietário imagina ter título exclusivo sobre a propriedade, ele

não conta com a horda de demônios, que exercem ali o direito de soberania popular

e só podem ser expulsos por autoridade sacerdotal.

O Dr. Bischofberger chega ao ponto de afirmar que cabe ao comprador de

um terreno certificar-se de que este esteja livre de demônios, bem como de dívidas,

caso contrário, poderá sofrer mais com uma hipoteca demoníaca do que com uma

garantia morta ou qualquer outra forma de obrigação legal.

Informações sobre este último podem ser obtidas no registro de imóveis,

mas é muito mais difícil apurar se os poderes infernais têm algum direito sobre ele,

uma vez que esse conhecimento só pode ser derivado inferencial e indiretamente de

investigações sobre o caráter dos proprietários ao longo de muitas gerações e deve

sempre basear-se em evidências presumidas em vez de provas concretas.

Nosso  autor  não  hesita  em  afirmar  que  casas  que  foram  morada  de

pessoas  piedosas  desde  tempos  imemoriais  deveriam ter  um valor  de  mercado

maior do que as habitações de famílias notoriamente perversas.

Assim, demonstra-se que "a piedade é proveitosa" não apenas "para todas

as coisas",  mas também, como costumavam dizer  os  escritores medievais,  para

algumas coisas além daquelas que o apóstolo Paulo, em suas admoestações a seu

"filho Timóteo", jamais imaginou. 

Também nos é dito que a aura de Tumpens, resultante de uma infestação

diabólica, confere à morada uma peculiaridade que muitas vezes persiste por muito

tempo  após  a  expulsão  dos  demônios,  de  modo  que  pessoas  sensíveis  não

conseguem entrar em tal residência sem ficarem nervosamente agitadas, levemente

tontas e tremendo.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais | Salvador, v. 8, n. 1, p. 1-16, 2025 | e-ISSN: 2676-0150 



8

A  mente  carnal,  que  está  em  conflito  com  todas  as  explicações

sobrenaturais dos fenômenos naturais, buscaria a origem de tais sensações em uma

aura corrumpens resultante da falta  de ventilação adequada,  e encontraria alívio

simplesmente  abrindo  as  janelas  em vez  de  chamar  um padre  com aspergilos,

incensários e benedictiones locoruni.

Temos um exemplo impressionante dessa verdade nos frequentes casos de

“gado  enfeitiçado”.  Os  camponeses  europeus  costumam  confinar  seu  gado  em

estábulos tão pequenos e baixos que os animais não têm ar suficiente para respirar.

O resultado é que,  pouco tempo depois do fechamento dos estábulos à

noite, o gado fica agitado, começa a se inquieto, a se irritar e a bater os cascos,

sendo encontrado pela manhã fraco, exausto e coberto de suor.

O camponês atribui esses fenômenos à feitiçaria e chama um exorcista, que

procede  à  expulsão  dos  espíritos  malignos.  Antes  de  realizar  a  cerimônia  de

conjuração, ele abre as portas e janelas, e a entrada de ar fresco facilita bastante a

expulsão dos demônios.

Um veterinário alemão, que relatou vários casos semelhantes, tentou em

vão convencer os camponeses de que o problema não era causado por feitiçaria,

mas pela ausência de condições sanitárias adequadas e, por fim, desesperado por

não conseguir  atingir  seu objetivo de outra forma,  disse-lhes que,  se as janelas

fossem deixadas abertas para que as bruxas pudessem entrar e sair livremente, os

demônios não entrariam no gado.  O conselho foi  seguido e a influência maligna

cessou.

Os  antigos  gregos  acreditavam  que  um  assassinato,  cometido  por  um

homem,  um  animal  ou  um  objeto  inanimado,  a  menos  que  fosse  devidamente

expiado, despertaria as fúrias e traria pestilência à terra; a Igreja medieval ensinava

a  mesma  doutrina,  apenas  substituindo  as  fúrias  da  mitologia  clássica  pelos

demônios da teologia cristã.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais | Salvador, v. 8, n. 1, p. 1-16, 2025 | e-ISSN: 2676-0150 



9

Já em 864, o Conselho de Worms decretou que as abelhas que tivessem

causado  a  morte  de  um  ser  humano  ao  picá-lo  deveriam  ser  imediatamente

sufocadas na colmeia antes que pudessem produzir mais mel, caso contrário, todo o

conteúdo da colmeia  ficaria  demoniacamente  contaminado e,  portanto,  impróprio

para consumo; foi declarado impuro, e essa declaração de impureza implicava uma

suscetibilidade  à  possessão  diabólica  por  parte  daqueles  que,  como  Acã,

"transgredissem na coisa amaldiçoada".

Foi  o mesmo horror de auxiliar  e instigar demônios, permitindo que eles

estendessem seu poder sobre a humanidade, que levou à morte sumária de um

galo, suspeito de ter posto o chamado "ovo de manjericão",  ou de uma galinha,

viciada no hábito sinistro de cacarejar, já que somente por meio de tal expiação o

mal poderia ser evitado.

Um  jurista  suíço,  Eduard  Osenbrüggen  (Studien  sur  deutschen  und

schweizerischen  Rechtsgeschichte.  Schafifhausen,  1868,  p.  139-149),  esforça-se

por explicar estes procedimentos judiciais a partir da teoria da personificação dos

animais.

Como somente um ser humano pode cometer um crime e, portanto, tornar-

se passível de punição, ele conclui que é apenas por um ato de personificação que o

bruto  pode  ser  colocado  na  mesma  categoria  que  o  homem  e  ficar  sujeito  às

mesmas penalidades.

Em apoio a esse ponto de vista, ele se refere ao fato de que, na antiguidade

e na Idade Média, os animais domésticos eram considerados membros da família e

tinham direito à mesma proteção legal que os vassalos humanos.

Nos  Capitulares  francos,  todos  os  animais  de  carga  ou  os  chamados

jumentos foram incluídos na proibição do rei e desfrutaram da paz garantida pela

autoridade real: Ut jumenta pacem habent similiter per bannum regis.

O privilégio se estendia a eles, assim como às mulheres e aos servos, sob a

proteção do homem como mestre da casa e senhor do feudo. O melhor dos direitos,

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais | Salvador, v. 8, n. 1, p. 1-16, 2025 | e-ISSN: 2676-0150 



10

para usar a antiga terminologia jurídica, era, portanto, investido de direitos humanos

e, por implicação, dotado de responsabilidades humanas.

Segundo a antiga lei galesa  (Welsh law), a expiação pelo assassinato de

um gato ou cachorro pertencente a outra pessoa era feita suspendendo o animal

pelo rabo de forma que seu focinho tocasse o chão, e então derramando trigo sobre

ele até que seu corpo estivesse completamente coberto.

O  antigo  direito  germânico  também  reconhecia  a  competência  desses

animais como testemunhas em certos casos, como, por exemplo, quando um roubo

era  cometido  à  noite,  na  ausência  de  testemunhas  humanas,  o  morador  era

autorizado a comparecer perante o tribunal e apresentar queixa, carregando consigo

um cão, gato ou galo, e segurando na mão três palhas retiradas do telhado como

símbolos da casa.

O simbolismo e a personificação, aplicados a animais e objetos inanimados,

desempenharam inquestionavelmente um papel importante na legislação primitiva,

mas  esse  princípio  não  explica  a  excomunhão  e  a  anatematização  de  vermes

nocivos,  nem a  perseguição  criminal  e  a  pena  capital  de  animais  homicidas,  e

tampouco lança a menor luz sobre a origem e o propósito de tais procedimentos.

A afirmação de Osenbrüggen de que o galo condenado à fogueira em Bale

era a personificação de um herege (Ketzer) e, portanto, sentenciado à estaca, é uma

explicação rebuscada e totalmente fantasiosa. Como já vimos, a infeliz ave, suspeita

de  botar  um  ovo  em  violação  de  sua  natureza,  era  temida  como  uma  criatura

anormal, de mau agouro e, portanto, diabólica; o basilisco fatal, que se supunha sair

desse ovo ao eclodir, e o uso que poderia ser feito de seu conteúdo para promover a

comunicação com espíritos malignos, faziam com que tal galo fosse temido como

um perigoso fornecedor de Sua Majestade Satânica, mas nenhum membro da Corte

de Kohlenberg jamais pensou em condenar Chanticleer às chamas como par de

Wycliffe ou de Huss em heresia.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais | Salvador, v. 8, n. 1, p. 1-16, 2025 | e-ISSN: 2676-0150 



11

A perseguição  judicial  de  animais,  resultando  em sua  excomunhão  pela

Igreja ou sua execução pelo carrasco, teve origem na superstição comum da época,

que  deixou  um  registro  trágico  nos  anais  incrivelmente  absurdos  e  atrozes  da

bruxaria.

O mesmo código antigo que condenava um boi homicida ao apedrejamento

declarava  que  uma  bruxa  não  deveria  ter  permissão  para  viver,  e  embora  o

legislador judeu pudesse ter considerado o primeiro decreto principalmente como

uma  regulamentação  policial  destinada  a  proteger  as  pessoas  contra  o  gado

indisciplinado,  ele  estava,  assim  como  o  decreto  de  morte  contra  as  bruxas,

geneticamente ligado ao culto hebraico e, portanto, tinha um caráter essencialmente

religioso. 

Eram esses dois  parágrafos da lei  mosaica que os tribunais cristãos na

Idade  Média  costumavam  invocar  como  sua  autoridade  para  processar  e  punir

ambas as classes de delinquentes, embora em sua aplicação fossem, sem dúvida,

incitados por motivos e influenciados por temores totalmente estranhos à mente do

legislador levítico. 

A  expansão  do  cristianismo  para  além  das  fronteiras  do  judaísmo  e  a

conversão das nações gentias levaram à sua transformação gradual, porém radical.

A propagação da nova e agressiva fé entre os gregos e romanos, e especialmente

entre  as  tribos  indo-germânicas  do  norte  da  Europa,  necessariamente  depôs,

degradou e demonizou as divindades ancestrais dos prosélitos, que passaram a ser

ensinados a renegar os deuses de seus pais e a denunciá-los como demônios. 

Assim, o zelo missionário e o sucesso, embora salvassem almas humanas

da  perdição  eterna,  também serviram para  expandir  o  domínio  do  Príncipe  das

Trevas e aumentar o número de seus súditos e seguidores.

O  novo  convertido  os  via  com  a  imaginação  espreitando  em  lugares

obscuros,  assombrando  vales  na floresta  e  riachos  na montanha  durante  o  dia,

aproximando-se de habitações humanas à noite e aguardando oportunidades para

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais | Salvador, v. 8, n. 1, p. 1-16, 2025 | e-ISSN: 2676-0150 



12

atraí-lo de volta ao antigo culto ou para se vingar de sua apostasia. Cada evento

adverso fornecia uma ocasião para a intervenção deles, que só podia ser evitada ou

repelida pelas bênçãos, exorcismos ou anátemas da Igreja.

As autoridades eclesiásticas, portanto, tinham interesse direto em fomentar

essa crença supersticiosa como uma das principais fontes de seu poder, e foi por

essa  razão  que  se  supunha  que  forças  diabólicas  atuavam em todas as  forças

maléficas da natureza e se encarnavam em todas as criaturas nocivas. Que essa

doutrina  ainda  persiste  e  essa  política  ainda  é  adotada  pelos  bispos  e  outros

membros do clero da Igreja Católica Romana, ninguém familiarizado com a literatura

sobre o assunto pode negar. 

Além dos manuais e rituais já citados, consulte, por exemplo, Die deütschen

Bischofe und der Aberglauhe: Eine Denkschrift de Heinrich Reusch, Professor de

Teologia da Universidade de Bonn, que protesta veementemente contra a aprovação

dada pelos bispos às superstições mais grosseiras.

Para  exemplares  da  literatura  condenada  pelo  professor  alemão,  mas

aprovada pelos prelados e pelo papa, veja periódicos como Monat-Rosen zu Ehren

der Unbefleckten Gottes-Mutter Maria e Der Sendbote des gottlichen Herzens Jesu,

publicados pelos jesuítas em Innsbruck, no Tirol.

É  curioso  notar  que  as  teorias  mais  recentes  e  radicais  sobre  punição

jurídica,  baseadas  em investigações  antropológicas,  sociológicas  e  psiquiátricas,

parecem obscurecer  e  até mesmo obliterar  a  linha divisória  entre o homem e o

animal,  no  que  diz  respeito  à  sua  capacidade  de  cometer  crimes  e  à  sua

responsabilidade moral por seus delitos.

Segundo Lombroso,  existem  i  delinquenti  nati  fra  gli  animali,  bestas que

nascem  criminosas  e  intencionalmente  e  sem  escrúpulos  ferem  outras  de  sua

espécie, violando com perversidade e premeditação as leis da sociedade em que

vivem.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais | Salvador, v. 8, n. 1, p. 1-16, 2025 | e-ISSN: 2676-0150 



13

Assim, o criminologista moderno reconhece a existência do tipo de malfeitor

caracterizado por Jocodus Damhouder, um jurista belga do século XVI, como bestia

laedens ex interna malitia; mas, embora pudesse admitir que a besta perpetrou o ato

com premeditação e com a clara consciência de estar fazendo algo errado, jamais

pensaria em levar tal criatura a julgamento ou em aplicar-lhe o princípio da justiça

retributiva.

Este exemplo ilustra a mudança radical que a teoria da punição sofreu nos

últimos tempos e a influência abrangente que começa a exercer sobre a legislação

penal.

Na segunda parte da presente obra, o autor chama a atenção para esta

importante revolução no campo da criminologia, discutindo da forma mais concisa

possível suas características essenciais e indicando seu alcance geral e tendências

práticas, na medida em que foram determinadas.

É  preciso  lembrar,  no  entanto,  que,  embora  o  espírito  selvagem  da

vingança,  que avidamente exige  sangue por  sangue sem a menor consideração

pelas  condições  anatômicas,  fisiológicas  ou  psicológicas  das  quais  depende  a

prática do ato específico, tenha deixado de ser o fator determinante na elaboração e

execução  dos  códigos  penais,  o  novo  sistema  de  jurisprudência,  baseado  em

concepções mais esclarecidas da responsabilidade humana, ainda se encontra em

um estado incipiente e está muito longe de ter encontrado uma solução satisfatória

para o intrincado problema da origem e da natureza do crime e de sua devida pena.

Em 1386, uma porca infanticida foi executada na antiga cidade normanda

de Falaise,  e a cena foi  representada em afresco na parede oeste da Igreja  da

Santíssima Trindade naquela cidade. Essa curiosa pintura não existe mais e, até

onde se sabe, nunca foi gravada. Ela foi frequentemente e detalhadamente descrita

por diferentes autores, e a ilustração da primeira página deste volume não é uma

reprodução da pintura original, mas uma reconstrução dela de acordo com essas

descrições.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais | Salvador, v. 8, n. 1, p. 1-16, 2025 | e-ISSN: 2676-0150 



14

O texto foi retirado de L'Homme et la Bête, de Arthur Mangin (Paris, 1872),

cujas ilustrações são,  em sua maioria,  esboços mais ou menos fantasiosos.  Um

relato completo do julgamento e da execução encontra-se neste volume.

A  edição  iconográfica  da  obra  Praxis  Rerum  Criminalium de  Jodocus

Damhouder  (Antverpiae,  1562)  contém,  no  início  de  cada  seção,  uma  gravura

representando a perpetração dos crimes que serão discutidos.

A  ilustração  que  abre  o  capítulo  intitulado  "De Damno Pecuario"  retrata

vividamente  os  danos causados por  animais,  tornando-os passíveis  de  processo

criminal; ela está reproduzida na página 161 da presente obra. Os documentos mais

importantes,  dos  quais  deriva  nosso  conhecimento  desses  processos  judiciais,

encontram-se  no  Apêndice,  juntamente  com uma lista  completa  de  processos  e

excomunhões ocorridos ao longo dos últimos dez séculos, até onde conseguimos

encontrar algum registro.

A  bibliografia,  embora  não  pretenda  ser  exaustiva,  compreende  as

principais  obras  sobre  o  assunto.  Artigos  e  ensaios  que  são  meramente  uma

repetição de outras  publicações não foram considerados necessários  mencionar.

Tais  são,  por  exemplo,  "Criminalprocesse  gegen  Thiere",  em  Miscellen  aus  der

neuesten auslandischen Literatur (Jena, 1830, LXV, pp. 152-55),  Nogle Frugter af

mit  Otium de  Jorgensen  (Copenhague,  1834,  pp.  216-23);  "Gli  Animali  sotto

Processo" de Cretella, em Fanfulla della Domenica (Florença, 1891, nº 65), todos os

três baseados nas pesquisas de arquivo de Berriat-Saint-Prix e Menabrea, e "La

Personification  des  Animaux  in  Helvetia"  de  Soldan,  em  Monatsschrift  der

Studentenverbindung Helvetia (VII. pp. 4-17), que é um mero reafirmação da teoria

de Osenbrüggen.

Em conclusão, o autor deseja expressar seus sinceros agradecimentos ao

Dr. Laubmann, Diretor da  Hofund Staatsbibliothek (Biblioteca  Estatal  da Corte) de

Munique, bem como aos demais responsáveis por essa biblioteca, pela gentileza e

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais | Salvador, v. 8, n. 1, p. 1-16, 2025 | e-ISSN: 2676-0150 



15

cortesia  constantes  em  colocar  à  sua  disposição  os  tesouros  impressos  e

manuscritos que lhes foram confiados.

REFERÊNCIAS :

I. Originais do autor do texto:

AMIRA, Karl von. Thierstrafen und Thierprocesse. Innsbruck, 1891.

BERRIAT-SAINT-PRIX, Jacques. Rapport et recherches sur les procès et jugemens
relatifs aux animaux.  Mémoires de la Société des Antiquaries de France,  Paris,
tome 8, 1829.

BISCHOFBERGER,  Theobald.  Die  Verwaltung  des  Exorcistatsnach  Massgabe
der romischen Benediktionale. Stuttgart, 1893.

CHASSENEÉ, Bartholomée. Consilium Primum. s/l., s/d.

CRETELLA. Gli Animali sotto Processo. In: Fanfulla della Domenica, Firenze, n. 65,
1891.

Criminalprocesse gegen Thiere.  In: Miscellen aus der neuesten auslandischen
Literatur, Jena, v. LXV, pp. 152-55, 1830.

D'ADDOSIO, Carlo. Bestie Delinquenti. Nápoles, 1892.

DAMHOUDER, Joos de. Praxis Rerum Criminalium. Antverpiae, 1562.

EVANS, Edward P.  Bugs and Beasts before the Law. The Atlantic Monthly, aug.
1884.

EVANS, Edward P. Modern and Mediaeval Punishment. The Atlantic Monthly, sept.
1884.

JØRGENSEN, Stephan. Nogle Frugter af mit Otium. Kopenhagen, 1834.

MANGIN, Arthur. L’Homme et la Bête. Paris, 1872.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais | Salvador, v. 8, n. 1, p. 1-16, 2025 | e-ISSN: 2676-0150 



16

MÉNABRÉA, M. Léon. De l’origine de la forme et de l’espirit des jugements rendus
au Moyen-Age contre les animaux.  Mémoires de la Société Royale Académique
de Savoie. Chambéry, v. 12, p. 399-523, 1846.

OSENBRÜGGEN,  Eduard.  Studien  sur  deutschen  und  schweizerischen
Rechtsgeschichte Schafifhausen, s.l., 1868.

REUSCH,  Franz  Heinrich.  Die  deütschen Bischofe  und  der  Aberglauhe:  Eine
Denkschrift. Neuss, 1879.

SOLDAN.  La  Personnification  des  Animaux in  Helvetia.  In: Monatsschrift  der
Studentenverbindung Helvetia, v. VII, pp. 4-17, s/d.

TOBLER, G. Thierprocesse in der Schweis. Berna, 1893. 

II. Obras que abordam o livro de Edward P. Evans (elenco ilustrativo sem ser
exaustivo):

ABAL, Felipe Cittolinl; CHINI, Mariana. O julgamento de animais na obra de E. P.
Evans. Revista Duc In Altum: Cadernos de Direito, Recife, v. 10, 20, p. 135-151,
jan.-abr., 2018.

ATAÍDE JUNIOR, Vicente de Paula. A capacidade processual dos animais. Revista
de Processo, São Paulo, v. 313, pp. 95-128, 2021.

BARBOSA,  Ingrid  de  Lima;  ROSÁRIO,  José  Orlando  Ribeiro.  Acesso  à  justiça:
direito  dos  animais.  Revista  Acadêmica  da  Faculdade  de  Direito  do  Recife,
Recife, v. 93, n. 1, 2021.

GORDILHO, Heron José de Santana; SILVA, Tagore Trajano de Almeida. Animais
em juízo: direito, personalidade jurídica e capacidade processual. Revista de Direito
Ambiental, v. 65, pp. 333-363, 2012.

SILVA, Tagore Trajano de Almeida. Animais em juízo. Salvador: Evolução, 2012.

STEFANUTO, Míriam. “Teve que mandar benzer”: sobre criação e benzimento de
animais. Ruris, Campinas/SP, v. 13, n. 1, pp. 67–96, 2021.

TEIXEIRA, Dante Martins. Com o diabo no corpo: os terríveis papagaios do Brasil
colônia. Anais do Museu Paulista, São Paulo, v. 25, n. 1, 2017.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais | Salvador, v. 8, n. 1, p. 1-16, 2025 | e-ISSN: 2676-0150 


