
1

JUSTIÇA PARA ANIMAIS NÃO HUMANOS: UMA ANÁLISE DE JOHN

RAWLS A MARTHA NUSSBAUM E DO DIREITO BRASILEIRO1

JUSTICE FOR NON-HUMAN ANIMALS: AN ANALYSIS FROM JOHN RAWLS TO

MARTHA NUSSBAUM AND OF BRAZILIAN LAW1

Daniela Lavina Carniato 2

Paulo Junior Trindade dos Santos3

Submetido em:  06-03-2023

Aceito em: 03-10-2025

RESUMO: O estudo tem como tema a justiça para os animais não humanos nas visões de John Rawls
e Martha Nussbaum e o tratamento jurídico conferido à fauna pelo direito brasileiro. Seu objetivo
geral é analisar tanto os aspectos da teoria de Nussbaum que representam um avanço, em comparação
com a de Rawls,  para  o reconhecimento dos direitos  dos  animais,  quanto o panorama normativo
brasileiro sobre tais criaturas. Seus objetivos específicos são: introduzir as ideias centrais da justiça
como equidade que fundamentam o modo como tal perspectiva (des)considera os animais; aprofundar
a argumentação de Nussbaum na defesa das capacidades, da dignidade e da posição dos animais como
sujeitos de justiça e titulares de direitos básicos; e abordar criticamente o tratamento jurídico que esses
seres vêm recebendo no âmbito brasileiro federal. A construção dos argumentos é feita por meio do
raciocínio indutivo, com emprego das técnicas bibliográfica e documental e da abordagem qualitativa.
O desenvolvimento é dividido em três seções secundárias: (a) a primeira versa sobre a tese central de
Rawls acerca do tema, a qual pode ser resumida pela afirmação de que os animais não são sujeitos de
justiça básica; (b) a segunda trata da filosofia de Nussbaum atinente aos animais, sustentada pelos
pilares dos deveres para além da compaixão, da dignidade para além da racionalidade humana e das
capacidades para além do sentir; e (c) a terceira é destinada à análise jurídica do tema.
Palavras-chave: Dignidade animal; Direitos dos animais; John Rawls; Martha Nussbaum. 

1 O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior
– Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001.
2 Mestra pelo Programa de Pós-Graduação em Direito da Universidade do Oeste de Santa Catarina (Unoesc),
concentrado  em temas  de  Direitos  Fundamentais,  no  qual  foi  bolsista  de  dedicação  exclusiva  da  CAPES.
Graduada  em  Direito  pela  mesma  Universidade.  Advogada.  E-mail:  dani_carniato@hotmail.com.  Orcid:
https://orcid.org/0000-0001-7472-689X. Lattes: http://lattes.cnpq.br/8271852645873462.
3 Doutor e Mestre em Direito pela Universidade do Vale do Rio dos Sinos (Unisinos). Graduado em Direito pela
Universidade do Oeste de Santa Catarina (Unoesc), onde, atualmente, atua como professor da graduação e da
pós-graduação stricto sensu. Advogado. E-mail: pjtrindades@hotmail.com. Orcid: https://orcid.org/0000-0001-
9092-3391. Lattes: http://lattes.cnpq.br/1485583351425783.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



2

ABSTRACT:  The study has as its theme the justice for non-human animals in the visions of John
Rawls and Martha Nussbaum and the legal treatment given to the fauna by Brazilian law. Its general
objective is to analyze both aspects of Nussbaum's theory that represent an advance, compared to
Rawls's, for the recognition of animal rights, as well as the Brazilian normative panorama regarding
such creatures. Its specific objectives are: to introduce the central ideas of justice as fairness that
underlie  the  way  such a  perspective  (dis)considers  animals;  to  deepen Nussbaum's  arguments  in
defense of the capacities, the dignity and the position of animals as subjects of justice and holders of
basic rights; and critically to approach the legal treatment that these beings have been receiving in
the Brazilian federal scope. The construction of arguments is done through inductive reasoning, using
bibliographic and documentary techniques and a qualitative approach. The development is divided
into three secondary sections: (a) the first deals with Rawls' central thesis on the subject, which can be
summarized by the statement that animals are not subjects of basic justice; (b) the second deals with
Nussbaum's philosophy concerning animals, supported by the pillars of duties beyond compassion,
dignity beyond human rationality and capacities beyond feeling; and (c) the third is intended for the
legal analysis of the subject.
Keywords: Animal dignity; Animal rights; John Rawls; Martha Nussbaum. 

1. INTRODUÇÃO:

O presente estudo tem como tema a justiça para os animais não humanos nas teorias

de John Rawls e Martha Nussbaum e o tratamento jurídico conferido a tais seres pelo direito

brasileiro. A teoria de Rawls, com sua justiça como equidade, e a de Nussbaum, com sua

abordagem  das  capacidades,  são  duas  visões  de  grande  relevância  contemporânea  e  que

contrastam entre si de modo geral, talvez ainda mais no âmbito relativo à fauna. 

A pesquisa parte das hipóteses de que a concepção nussbauniana (a) reconhece a

compaixão como importante, porém como não suficiente na tutela dos direitos dos animais;

(b) amplia o conceito kantiano de dignidade; e (c) adota a senciência, e não a inteligência,

como critério definidor das criaturas englobadas pelo enfoque das capacidades. Para além do

âmbito  filosófico,  o  artigo  também  enfrenta  o  regime  jurídico  dos  animais  no  direito

brasileiro, com destaque para as normas civis e constitucionais.

Seu objetivo geral é, na verdade, bipartido: analisar tanto os aspectos da teoria de

Nussbaum  que  representam  um  avanço,  em  comparação  com  a  de  Rawls,  para  o

reconhecimento dos direitos dos animais, quanto o panorama normativo brasileiro sobre tais

criaturas.  Seus  objetivos  específicos  são:  introduzir  as  ideias  centrais  da  justiça  como

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



3

equidade  que  fundamentam  o  modo  como  tal  perspectiva  (des)considera  os  animais;

aprofundar  a  argumentação  de  Nussbaum na  defesa  das  capacidades,  da  dignidade  e  da

posição  dos  animais  como  sujeitos  de  justiça  e  titulares  de  direitos  básicos;  e  abordar

criticamente o tratamento jurídico que esses seres vêm recebendo no âmbito brasileiro federal.

A justificativa  é  extraída  da necessidade  de se debater  o  tema para os interesses

próprios dos animais, tendo em vista o tratamento injusto que diariamente são submetidos em

diversas  instituições  da  sociedade.  Ademais,  o  3estudo contribui  para  o  entendimento  do

tema, especificamente, e das teorias de Rawls e Nussbaum como um todo. Outras pesquisas

filosóficas relacionadas ao assunto ora em análise podem ser consultadas, por exemplo, nos

escritos de Peter Singer, filósofo utilitarista, e de Tom Regan, filósofo e ativista abolicionista

já falecido – ambos4 são citados por Nussbaum em sua obra. Já no que tange à seara jurídica,

citam-se os estudos de Ingo Wolfgang Sarlet e Tiago Fensterseifer.

O estudo aborda a tese central de Rawls a respeito do tema, isto é, a ideia de que os

animais não são sujeitos de justiça básica, bem como a tese central de Nussbaum, exatamente

contrária à de Rawls. Ademais, versa, de forma até certo ponto instrumental ao alcance de

seus objetivos,  sobre algumas noções das filosofias kantiana e utilitarista.  Ressalta-se que,

apesar  de  a  concepção  nussbauniana  ser  também  passível  de  importantes  objeções,

especialmente se cotejada do ponto de vista do abolicionismo animal, tais críticas não são

apresentadas neste texto. 

A  construção  dos  argumentos  é  realizada  por  meio  do  raciocínio  indutivo,  com

emprego  das  técnicas  bibliográfica  e  documental:  a  primeira  e  segunda  seções  utilizam

exclusivamente a técnica bibliográfica, alicerçada em livros e artigos científicos; já a terceira

também  utiliza  a  técnica  documental,  consultando-se  documentos  jurídicos,  como  a

Constituição Federal,  o Código Civil  de 2002 e acórdãos de casos judiciais.  O exame da

perspectiva de Rawls é feito com base nos livros “Uma teoria da justiça”,  “O liberalismo

político” e “Justiça como equidade: uma reformulação”, traduzidos para a língua portuguesa;

já a apreciação do pensamento  de Nussbaum é feita  com base em “Fronteiras  da justiça:

deficiência,  nacionalidade,  pertencimento  à  espécie”,  também  traduzido  para  a  língua

portuguesa. A abordagem é qualitativa, já que o estudo não realiza medições estatísticas nem

4 Rowlands (2009, p. 2-3) aponta que foram os filósofos Peter Singer, com seu utilitarismo, e Tom Regan, com
sua teoria dos direitos naturais dos animais, que realizaram os trabalhos mais influentes a respeito da libertação
animal.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



4

pondera dados (MEZZAROBA; MONTEIRO, 2009, p. 110), inclusive no que tange aos casos

judiciais apresentados.

O  desenvolvimento  é  segmentado  em  três  seções  secundárias,  sendo  a  primeira

direcionada à análise da justiça como equidade. Na segunda seção, voltada para o enfoque das

capacidades aplicado aos animais não humanos, argumenta-se que a filosofia de Nussbaum,

nessa  temática,  é  sustentada  por  três  pilares,  que também nomeiam as  respectivas  seções

terciárias:  dos deveres  para além da compaixão,  da dignidade  para além da racionalidade

humana, e das capacidades para além do sentir. Já a terceira seção secundária é destinada à

análise jurídica do tema.

2.  ANIMAIS  NÃO  HUMANOS  NAS  TEORIAS  DE  JOHN  RAWLS  E  MARTHA

NUSSBAUM E NO DIREITO BRASILEIRO

Entre os teóricos da filosofia política do século XX, John Rawls é um dos principais

representantes, tendo desenvolvido uma teoria, denominada por ele próprio de “justiça como

equidade”, repleta de termos cujos significados e aplicações são amplamente discutidos. Dada

sua importância, o pensamento influenciou e permanece a influenciar diversos nomes, porém

é igualmente objeto de oposições, algumas refutadas pelo próprio filósofo em vida, outras

desenvolvidas após seu falecimento.

Uma das críticas refere-se ao modo como a visão rawlsiana considera (ou, melhor

dizendo,  deixa  de  considerar)  os  animais  não  humanos5,  o  que  é  debatido  por  Martha

Nussbaum em seu livro “Fronteiras da justiça:  deficiência,  nacionalidade,  pertencimento à

espécie”, dedicado à memória de Rawls. Embora Nussbaum possa não estar entre as maiores

defensoras dos direitos dos animais6, já que se dedicou com mais afinco a outras temáticas, o

5 A expressão “animais não humanos” é empregada por Martha Nussbaum certamente  com a finalidade de
marcar a semelhança existente entre os seres humanos (que poderiam ser referidos como “animais humanos”) e
as demais criaturas dotadas do atributo da animalidade. A própria autora, contudo, também utiliza a expressão
reduzida “animais” para fazer referência aos “animais não humanos”, já que, apesar de ser menos precisa, evita a
repetição de palavras e a poluição textual. A mesma metodologia é seguida neste artigo.
6 Apesar de o posicionamento favorável aos direitos dos animais ser frequentemente associado ao período entre
o final do século XX e início do século XXI – em decorrência, por exemplo, da inclusão da matéria no centro de
pautas políticas, bem como da ascensão dos movimentos pró-vegetarianismo e veganismo –, trata-se de assunto
com origens não tão recentes. Já nos séculos XVIII e XIX, Jeremy Bentham e John Stuart Mill comparavam os
maus-tratos aos animais com a discriminação racial e a escravidão de seres humanos, conforme aponta Sunstein
(2004, p. 2-3).

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



5

enfoque das capacidades aplicado a tais seres representa um grande avanço em termos de

justiça e dignidade animal.

Antes  de  se  adentrar  no  tema  do  artigo  propriamente  dito,  convém  fazer  um

apontamento a respeito da terminologia adotada na presente análise.  Sunstein (2004, p. 4)

distingue “bem-estar animal” de “direitos dos animais”, afirmando que os defensores do bem-

estar  animal  advogam por  leis  mais  rígidas  contra  a  crueldade  e  o tratamento  desumano,

enquanto que os defensores dos direitos dos animais advogam contra todo e qualquer “uso” –

“uso”  no  sentido  kantiano:  como meio,  e  não  como finalidade  –  de  animais  pelos  seres

humanos. Apesar disso, o próprio autor destaca que, quando o sofrimento está presente, tal

distinção  não  tem grande  importância  (SUNSTEIN,  2004,  p.  4).  Em sentido  semelhante,

Francione (2010, p. 16) relaciona a posição dos “direitos dos animais” à visão abolicionista,

defendida por ele, afirmando que a posição bem-estarista está vinculada à ideia da regulação

da exploração. 

No presente estudo, todavia, a expressão “direitos dos animais” é empregada num

sentido mais genérico que o apontado por Sunstein e Francione, englobando desde direitos

relacionados ao bem-estar animal até concepções mais abolicionistas, que se opõem ao uso

(ainda  que não cruel)  dos  animais  pelos  humanos.  Ou seja,  “direitos  dos  animais”,  neste

artigo, é uma expressão entendida como gênero do qual advém espécies de direitos. 

2.1 ANIMAIS NÃO HUMANOS NA JUSTIÇA COMO EQUIDADE

A filosofia desenvolvida por John Rawls é uma abordagem contratualista com um

nível de abstração maior que a tradição do contrato social, pois, conforme ele mesmo expõe

em “Uma teoria”7 (RAWLS, 1997, p. 18), o conteúdo do consenso não objetiva dar origem a

uma sociedade ou forma de governo específicas, mas sim constituir-se na maneira pela qual

princípios de justiça são escolhidos.  Apesar de em “Uma teoria” a justiça como equidade

pudesse  ser  interpretada  como  uma  doutrina  filosófica  abrangente,  tal  ambiguidade  foi

resolvida pelo próprio filósofo em “O liberalismo político” e em “Justiça como equidade”,

passando a ser retratada como uma concepção política de justiça. 

7 Referência reduzida do título do livro “Uma teoria da justiça” (RAWLS, 1997), utilizada para evitar repetições
excessivas da palavra “justiça”.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



6

Por ser uma concepção política de justiça, e não uma doutrina abrangente, a justiça

como equidade tem como objeto primário a estrutura básica da sociedade, composta pelas

principais instituições políticas, sociais e econômicas, responsáveis por distribuir direitos e

deveres básicos e determinar as vantagens provenientes da cooperação social (RAWLS, 1997,

p.  7-8;  2000,  p.  54;  2003,  p.  13-14).  Os  princípios  de  justiça  decorrentes  do  consenso

originário destinam-se, assim, a regular tal estrutura básica.

Uma vez que a sociedade é vista como um sistema equitativo de cooperação social,

Rawls constrói uma hipótese para explicar como os princípios de justiça, a serem aplicados à

estrutura básica da sociedade, seriam estabelecidos: em uma posição original, correspondente

ao estado de natureza da teoria contratualista tradicional, pessoas racionais, livres e iguais,

representantes  dos  cidadãos,  escolhem  os  princípios  de  justiça  política  sob  um  véu  da

ignorância, o qual elimina o conhecimento acerca das contingências (e. g.: raça, sexo, força

física, inteligência, posições sociais e doutrinas abrangentes) das pessoas que elas representam

(RAWLS, 2003, p. 22-25). Logo, em razão do véu da ignorância, as partes na posição original

estão situadas simétrica ou equitativamente – por isso, “justiça como equidade”.

Pode-se  dizer  que,  na  perspectiva  rawlsiana,  a  ideia  de  cidadania  pressupõe  no

mínimo  estes  aspectos:  liberdade,  associada  à  racionalidade,  e  igualdade,  associada  à

cooperação social. Os cidadãos são pessoas livres, porque possuem as faculdades (morais) de

ter um senso de justiça e de ter uma concepção do bem, além das faculdades (da razão) de

julgamento,  pensamento  e  inferência,  as  quais  podem ser  revistas  a  qualquer  tempo;  são

também pessoas iguais, já que todos detém as faculdades morais e da razão num grau mínimo

essencial para serem membros cooperativos da sociedade por toda a vida (RAWLS, 2000, p.

61-62).

É fácil depreender, pois, que a justiça como equidade é uma visão de justiça parcial8

e que pretende ser aplicável diretamente a um objeto específico: a estrutura básica de uma

sociedade vista como um sistema fechado, autossuficiente e associado de forma inafastável da

cooperação  social.  Assim,  sequer  tem o  propósito  de  abranger  outras  virtudes  ou  outros

setores primários nos quais serão aplicados os princípios de justiça política.

O próprio autor deixa explícito que a teoria por ele proposta limita-se a tratar de

problemas clássicos e afins do Estado democrático moderno, ignorando de forma consciente

8 “Parcial” no sentido de não ser abrangente.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



7

diversos outros problemas relevantes – e considerados relevantes por ele mesmo –, como a

justiça entre os Estados, as reivindicações no ambiente de trabalho, a justiça na família, as

questões de gênero e a proteção do meio ambiente (RAWLS, 2000, p. 36-37). 

No que tange especificamente à temática dos animais não humanos, já nas primeiras

páginas de “Uma teoria”, Rawls (1997, p. 19) refere que, se a justiça como equidade gerasse

resultados razoavelmente bons, um próximo passo seria estudar uma visão que colocasse em

discussão outras virtudes além da justiça. Contudo, ainda essa visão mais ampla – a qual ele

denomina de “probidade como equidade”, em “Uma teoria”, e “retidão como equidade”, em

“Justiça como equidade” (RAWLS, 1997, p. 19; 2003, p. XVIII) – excluiria o problema de

como os seres humanos deveriam se comportar em relação aos animais e à natureza como um

todo (RAWLS, 1997, p. 19).

Ao seguir tal perspectiva, o filósofo não está defendendo que os animais podem ser

tratados  conforme  o  bel-prazer  dos  homens;  pelo  contrário,  posiciona-se  no  sentido  de

considerar  incorreto  o  tratamento  cruel  dos  animais  e  a  destruição  de  toda  uma  espécie

(RALWS, 1997, p. 569). Todavia, as capacidades de sentir prazer e dor dos animais impõem,

segundo a ótica rawlsiana, apenas deveres de compaixão e humanidade, o que significa dizer

que a fauna é colocada fora das questões de justiça. Nesse sentido, o filósofo indica, ainda,

que as relações do homem com os animais e o restante da natureza deveriam ser objeto de

uma “teoria da ordem natural”, no âmbito da metafísica (RAWLS, 1997, p. 569).

Em “O liberalismo político”,  Rawls (2000, p.  297) manteve o mesmo raciocínio,

argumentando que o problema dos animais não faz parte da razão pública, sendo meramente

um aspecto que os cidadãos poderiam decidir segundo seus valores não políticos. Em suas

próprias palavras: “[...] o status do mundo natural, e nossa relação apropriada com ele, não é

um elemento  constitucional  essencial,  nem uma questão básica de justiça [...]”  (RAWLS,

2000, p. 297).

O fato de Rawls ter excluído conscientemente da justiça como equidade a questão

dos animais pode ser justificado pelo caráter dúplice de sua teoria, que mescla aspectos da

tradição contratualista e do pensamento kantiano: tanto o contratualismo clássico quanto a

filosofia  moral  de Kant  baseiam-se,  entre  outros elementos,  na racionalidade.  Ademais,  a

ideia de sociedade como um sistema cooperativo fundado na reciprocidade, em que até certos

seres humanos, desprovidos daquelas faculdades morais e da razão em um “nível mínimo”,

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



8

não  são  considerados  pessoas,  corrobora  a  exclusão  dos  animais  no  âmbito  da  justiça,

relegando-os ao plano da mera compaixão.

2.2 ANIMAIS NÃO HUMANOS NA TEORIA NUSSBAUNIANA

Ainda que Nussbaum não tenha se dedicado tanto à temática dos direitos dos animais

quanto o fez, por exemplo, a respeito do feminismo e do enfoque das capacidades aplicado

aos  seres  humanos,  a  autora  faz  uma  ampla  exposição  de  seu  posicionamento  no  livro

“Fronteiras  da  justiça”.  No  sexto  capítulo  do  escrito,  intitulado  “Além da  ‘compaixão  e

humanidade’: justiça para os animais não humanos”9, a autora fundamenta a aplicabilidade do

enfoque das capacidades também a tais seres.

A questão é denunciada como sendo um dos três problemas não solucionados pela

teoria de Rawls, para a qual a autora destina suas maiores críticas. Os outros dois problemas

concernem à inclusão das pessoas com impedimentos no conceito de cidadania e à ampliação

da justiça para o âmbito global. Além de criticar a concepção rawlsiana, todavia, Nussbaum

apresenta objeções ao utilitarismo, à filosofia moral kantiana e ao contratualismo clássico,

argumentando em favor da abordagem das capacidades. 

Diferentemente de Nussbaum, Rowlands (2009, p. 4) entende que a obra de John

Rawls fornece um quadro viável para a atribuição de direitos morais a animais não humanos.

O autor afirma que a posição original10 não pressupõe nem a condição de igualdade de poder

entre  os  contratantes,  nem  a  condição  de  racionalidade  dos  destinatários  dos  direitos

derivados,  ainda  que  os  contratantes  sejam  tidos  como  pessoas  racionais:  a  própria

racionalidade é um atributo imerecido e, portanto, deve ser excluída por intermédio do véu da

ignorância (ROWLANDS, 2009, p. 148-149). Essa perspectiva, segundo o professor, conduz

9 O livro  Frontiers of justice foi publicado pela primeira vez em 2006 (NUSSBAUM, 2006), enquanto que a
versão traduzida para a língua portuguesa teve sua primeira publicação em 2013 (NUSSBAUM, 2013). Contudo,
uma versão (mais enxuta) semelhante ao capítulo “Além da ‘compaixão e da humanidade’” foi publicada – com
o mesmo título, inclusive – no livro Animal rights: current debates and new directions, de 2004, organizado pela
própria Nussbaum e por Cass Sunstein (NUSSBAUM, 2004). Para a publicação em Frontiers of justice, houve
um aprofundamento das questões já levantadas no capítulo do livro com Sunstein.
10 Rowlands (2009, p. 143) defende que a posição original de Rawls não é uma questão de estar logicamente
nem metafisicamente em uma situação, mas sim configura um processo de raciocínio, que pode ser descrito da
seguinte maneira:  “Na verdade,  eu tenho a propriedade P. Mas e se eu não tivesse P? Quais  princípios  de
moralidade eu iria querer adotar se eu não tivesse P?” Tradução livre do seguinte trecho: “‘As a matter of fact, I
have property P. But what if I did not have P? What principles of morality would I want adopted if I didn’t have
P?’” (ROWLANDS, 2009, p. 143).

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



9

ao  entendimento  de  que  os  animais  também  estão  incluídos  na  ideia  de  justo  do

contratualismo de Rawls (ROWLANDS, 2009, p. 151).

Nussbaum,  por  seu  turno,  desenvolve  uma visão  própria  acerca  dos  direitos  dos

animais, a qual pode ser vista como sustentada por três pilares ou ideias fundamentais: (1) dos

deveres para além da compaixão; (2) da dignidade para além da racionalidade humana; e (3)

das capacidades para além do sentir. Essas três noções serão detalhadas a seguir.

2.2.1 Deveres para além da compaixão

Uma  das  grandes  críticas  formuladas  por  Nussbaum  à  teoria  rawlsiana,  e  ao

contratualismo de forma geral,  diz respeito à identificação11 dos representantes na posição

original (que são pessoas racionais, livres e iguais) com os seres para os quais se destinam os

princípios de justiça. Para os contratualistas clássicos, a pergunta “quem faz os princípios e as

leis?” possui a mesma resposta do questionamento “para quem são feitos os princípios e as

leis?” (NUSSBAUM, 2013, p. 439).

Portanto, como os animais não podem participar de uma escolha consensual – já que

não possuem o tipo de inteligência que se exige para uma atuação nesse sentido –, e não há

ninguém  que  represente  seus  interesses  na  posição  original,  eles  são  simplesmente

desconsiderados como sujeitos primários de justiça (NUSSBAUM, 2013, p. 20-21 e 411).

Esse raciocínio conduz à ideia de que os deveres dos seres humanos para com os animais

limitam-se ao âmbito (máximo) da compaixão. 

Rawls não aprofunda as consequências da existência dos deveres de compaixão para

com os animais, já que, ressalta-se, não está preocupado com a temática. Já Nussbaum (2013,

p. 413) reforça a importância de se considerar os interesses dos animais não humanos como

questão de justiça, afirmando que a compaixão, diferentemente do domínio da justiça, pode

ocultar o dever de responsabilização diante de atos que ocasionam o sofrimento de outros

seres. Considerar um ato como injusto também significa que a criatura lesionada possui o

direito de não ser tratada de tal maneira (NUSSBAUM, 2013, p. 413).

Assim,  para  Nussbaum,  o  reconhecimento  como questão  de  justiça  implica  dois

efeitos: a responsabilização dos seres humanos diante de atos que prejudiquem os animais, e a

11 É essa identificação que não é vista por Rowlands (2009, p. 148-149) como parte necessária da teoria de
Rawls.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



10

atribuição de direitos imediatos básicos a tais seres. Colocá-los no patamar da justiça básica

não  significa,  contudo,  retirar-lhes  um  olhar  caridoso  ou  compassivo;  significa  que  a

compaixão, a amizade e o afeto são vistos como importantes, porém não suficientes na tutela

dos direitos dos animais. Significa, melhor dizendo, que os animais possuem direitos básicos

e merecem uma vida digna independentemente dos sentimentos nutridos pelos seres humanos.

Uma vez que considera os animais como titulares de direitos, Nussbaum distancia-se

tanto da abordagem dos deveres de compaixão, amparada por Rawls, quanto da visão dos

deveres indiretos. De acordo com Regan (2013, p. 22), essa segunda visão estabelece que os

seres humanos possuem deveres em relação aos animais, porém nunca deveres para com eles.

Para exemplificar: se “B” machuca o cão de “A”, “B” está sendo incorreto em relação a “A”,

pois causou um dano ao cão (propriedade) de “A”. 

Os deveres indiretos são defendidos por Kant em  Lectures of ethics.  Partindo do

pressuposto  de  que  todos  os  animais  existem  apenas  como  meios,  já  que  não  possuem

autoconsciência, o filósofo sustenta que “[...] nós não temos deveres imediatos para com os

animais;  nossos  deveres  para  com  eles  são  deveres  indiretos  para  com  a  humanidade.”

(KANT,  1997,  p.  212,  tradução  nossa)12 Como  bem  aponta  Lacerda  (2012,  p.  41),  a

perspectiva dos deveres indiretos está presente na legislação brasileira, em que o cuidado no

que tange os animais é visto como um dever do ser humano para com ele próprio.13

Ao posicionar as questões atinentes aos direitos dos animais no campo da justiça, a

teoria  nussbauniana  representa  um  grande  avanço  em  relação  às  filosofias  kantiana  e

rawlsiana. Esse reconhecimento corrobora o dever de o ser humano adotar uma postura ativa

na  garantia  das  capacidades  dos  animais  de  forma  não condicionada  à  existência  de  um

sentimento particular  de empatia  ou amizade para com eles;  contribui,  também, para uma

compreensão  de  justiça  animal  não  restrita  às  criaturas  com  as  quais  o  ser  humano

normalmente possui maior contato, como cães e gatos.

2.2.2 Dignidade para além da racionalidade humana

12 Tradução livre do seguinte trecho: “[...]  it follows that we have no immediate duties to animals; our duties
towards them are indirect duties to humanity.” (KANT, 1997, p. 212)
13 A questão jurídica será aprofundada na última seção secundária deste estudo.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



11

A consideração dos animais como sujeitos primários de justiça e titulares de direitos,

exposto no primeiro pilar, está diretamente vinculada à segunda ideia fundamental da teoria

nussbauniana: a dignidade para além da racionalidade humana. A dignidade animal, conforme

se argumenta a seguir, é simultaneamente a origem dos deveres de justiça para com a fauna e

a concepção básica do enfoque das capacidades ampliado aos animais não humanos.  Segundo

Strapazzon e Tramontina  (2017,  p.  31),  a  dignidade  é  o núcleo originário  da perspectiva

nussbauniana, já as capacidades são sua linguagem e categoria central.

Como se percebe da citação contida no penúltimo parágrafo da subseção anterior, a

filosofia moral kantiana não reconhece deveres diretos para com os animais por lhes faltar a

autoconsciência. Em “Fundamentação da metafísica dos costumes”, Kant (2007, p. 68, grifo

do  autor)  reforça  que  a  pessoalidade  e  a  dignidade  estão  intrinsecamente  relacionadas  à

racionalidade: “Os seres cuja existência depende, não em verdade da nossa vontade, mas da

natureza, têm contudo, se são seres irracionais, apenas um valor relativo como meios e por

isso se chamam coisas, ao passo que os seres racionais se chamam pessoas [...]”. Em outras

palavras,  enquanto que os seres considerados irracionais possuem um valor como simples

meios e, assim, são “coisas”, os seres racionais são dotados do atributo da pessoalidade e não

podem ser tratados meramente como meios, sendo detentores de dignidade.

Nussbaum  (2013,  p.  162-163)  sustenta  que  é  justamente  a  separação  entre  a

pessoalidade e a animalidade que torna problemática a filosofia moral kantiana, aspecto que

está presente também na teoria de Rawls. Para Kant, segundo a filósofa explica, os animais

não humanos (e também o lado animal da própria vida humana) estão inseridos no reino da

necessidade natural, ao passo que os seres humanos com a capacidade complexa do raciocínio

moral  e  prudencial  estão  no  reino  da  liberdade  racional  e  moral,  onde  está  inserida  a

dignidade (NUSSBAUM, 2013, p. 163). Tal visão, além de excluir do âmbito da dignidade as

pessoas com impedimentos mentais graves, nega que os animais não humanos possam ser

considerados fins em si mesmos.

Ao discorrer acerca das capacidades e impedimentos dos seres humanos, no terceiro

capítulo  de  “Fronteiras  da  justiça”,  Nussbaum  (2013,  p.  196)  expõe  que  o  enfoque  das

capacidades  não  separa  as  noções  de  animalidade  e  racionalidade:  partindo  da  noção

aristotélica do ser humano como animal político e da ideia de Marx de que os seres humanos

necessitam de uma pluralidade de atividades vitais, vislumbra a racionalidade como apenas

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



12

um aspecto da animalidade e,  assim, reconhece diversos tipos de dignidade animal,  todos

merecedores de respeito e tratamento justo. Tal racionalidade, todavia, se constitui em uma

variedade  de  formas  de  raciocínio  prático,  sendo  a  necessidade  corporal,  incluindo  a

necessidade de cuidado, uma de suas características (NUSSBAUM, 2013, p. 197).

Importante  ressaltar  o  entendimento  de  Nussbaum  acerca  do  atributo  da

racionalidade.  Diferentemente  de  Rawls,  para  quem  os  seres  racionais  são  aqueles  que

possuem as faculdades de ter um senso de justiça e de ter uma concepção do bem, além das

faculdades de julgamento, pensamento e inferência, a racionalidade nussbauniana é observada

de forma não idealizada, como um aspecto da própria animalidade. Isso conduz Nussbaum a

reconhecer a dignidade também na animalidade, nas diversas formas de vida animal.

No capítulo específico da justiça para os animais, Nussbaum (2013, p. 414) reforça

que o enfoque das capacidades se baseia na ideia do animal não humano como ele próprio um

agente  e  sujeito  primário  em  busca  de  uma  existência  plena.  Por  consequência  do

reconhecimento da dignidade animal, concebe os animais não humanos como criaturas que

possuem  autonomia  e  personalidade,  atributos  estes  que,  segundo  argumenta,  devem  ser

protegidos  pelo  homem  em  um  paternalismo  moderado,  sensível  às  várias  maneiras  de

florescimento que as espécies buscam (NUSSBAUM, 2013, p. 460-463). 

Assim  como  Nussbaum,  Francione  (2010,  p.  19),  que  se  autointitula  como

abolicionista, defende a necessidade do reconhecimento da personalidade moral dos animais.

No  entanto,  diferentemente  da  autora,  opõe-se  a  qualquer  tipo  de  regulamentação  bem-

estarista por entender que tal posição reafirma o pensamento de que os animais não humanos

possuem um valor moral inferior ao dos humanos, mantendo seu caráter de propriedade, de

commodity (FRANCIONE, 2010, p. 27). O autor também argumenta que é falsa a ideia de que

a regulamentação do bem-estar levaria à abolição da exploração animal14, tese defendida por

aqueles que ele denomina de “novos bem-estaristas”, categoria na qual inclui Peter Singer,

Robert Garner (que, inclusive, é coautor do livro ora referenciado) e a maioria das grandes

organizações  de  defesa  dos  animais  dos  Estados  Unidos  da  América  e  da  Europa

(FRANCIONE, 2010, p. 48).

14 Francione  (2010,  p.  49)  argumenta  que,  na  verdade,  as  práticas  bem-estaristas  de  abate,  por  exemplo,
geralmente reduzem os custos da produção e, mesmo quando não o fazem, não há qualquer evidência de que a
demanda pelo consumo de alimentos de origem animal diminua em razão da regulamentação bem-estarista. A
própria ideia de bem-estar, segundo o autor, coloca os consumidores numa posição mais confortável em relação
à exploração animal (FRANCIONE, 2010, p. 51).

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



13

As considerações até aqui feitas já permitem perceber que a filosofia de Nussbaum

amplia a noção kantiana de dignidade – tratar um ser como simultaneamente um fim em si

mesmo, e não como mero meio sujeito às vontades alheias – para também alcançar os animais

não humanos. Com isso, passa a admitir outros atributos, como a autonomia e a personalidade

na  vida  animal,  contribuindo  novamente  para  o  alcance  dos  direitos  desses  seres.  Resta

analisar de que maneira o enfoque das capacidades é aplicável aos animais.

2.2.3 Capacidades para além do sentir

Na abertura do capítulo de “Fronteiras da justiça” específico ao tema,  Nussbaum

(2013, p. 113) menciona que o problema relativo aos animais não humanos na ótica rawlsiana

poderia ser resolvido de dois modos: reconhecendo um certo nível de inteligência em algumas

espécies  de  animais  e  rejeitando  a  ideia  de  que  somente  aqueles  que  participaram  da

elaboração do contrato poderiam ser sujeitos primários de uma teoria de justiça.

A leitura isolada de tal passagem poderia conduzir ao entendimento precipitado de

que a filósofa adota o oscilante atributo da inteligência15 como requisito para conceber status

moral a um ser. Apesar de a visão nussbauniana de dignidade não separar a racionalidade da

animalidade, como se expôs na subseção anterior, parece mais estável, ou menos sujeito a

interpretações muito divergentes, observar a questão da justiça para os animais a partir de uma

perspectiva diferente. Há quem considere, por exemplo, que somente são animais inteligentes

alguns primatas ou certas espécies de mamíferos ou, ainda, cães de raças específicas.

No curso de sua argumentação, porém, Nussbaum (2013, p. 444) faz evidenciar ter

adotado a senciência como critério de definição do status moral das criaturas, observando a

capacidade de sentir como “[...] uma capacidade mínima para pertencimento na comunidade

de  seres  que  possuem  direitos  básicos  de  justiça.”  Ressalta-se,  porém,  que  a  referida

capacidade é mínima,  não única; isto é, a capacidade de sentir não é o único elemento com

valor  intrínseco  para  a  concepção  de  justiça  básica  da  autora.  Essa  noção de  capacidade

15 Oscilante pois “inteligência” é um termo com sentidos que diferem bastante entre si, não havendo sequer um
sentido denotativo homogêneo. O primeiro significado vinculado à palavra no Dicionário Michaelis (c2021), por
exemplo,  a  define  como  “Faculdade  de  entender,  pensar,  raciocinar  e  interpretar;  entendimento,  intelecto,
percepção, quengo”.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



14

mínima decorre do fato de Nussbaum (2013, p. 445) sustentar que todos os seres que possuem

uma ou outra das capacidades relevantes também possuem a capacidade de sentir. 

A  respeito  da  senciência,  o  Dicionário  Michaelis  (c2021)  confere  ao  adjetivo

“senciente”  dois  significados:  “Que  sente  ou  tem  sensações;  sensível”  e  “Que  recebe

impressões”. Apesar de Nussbaum não fazer uma conceptualização da senciência, é possível

perceber claramente que a autora identifica tal atributo com a capacidade de sentir (e não, por

exemplo, com a capacidade de raciocínio),  referindo que os seres sencientes são os “seres

sensíveis”.16 Adotando  uma  interpretação  semelhante,  Francione  (2010,  p.  15)  define  a

senciência como “ser consciente de modo perceptual”; em suas próprias palavras: “A única

característica cognitiva requerida é que os animais não humanos sejam sencientes – ou seja,

que eles sejam conscientes de modo perceptual. [...] Se um ser não é senciente, então ele pode

estar vivo, mas não há nada que prefira, queira ou deseje.”17

O fato de o enfoque das capacidades18 não se preocupar apenas com a capacidade de

sentir dor e prazer é um dos aspectos que o afasta das filosofias utilitaristas. E é por esse

motivo  que  a  filósofa,  por  exemplo,  defende  adequadamente  a  esterilização  (ou  outros

métodos não violentos) no controle populacional de animais transmissores de doenças como

preferível a quaisquer formas de morte, mesmo que indolores (NUSSBAUM, 2013, p. 475).

Por certo que a morte indolor é preferível a uma morte cruel, porém mesmo a morte indolor

deve ser evitada.

Nesse cenário,  Nussbaum analisa  em que medida  as dez capacidades  do enfoque

aplicado aos seres humanos poderiam ser também apreciadas  na formulação de princípios

políticos básicos e políticas públicas em favor dos direitos dos animais. No presente artigo

científico, apenas as considerações principais, relativas a circunstâncias que suscitam maior

dúvida (e. g.: adestramento, esterilização e outras formas de controle populacional, criação e

abate de animais para alimentação) serão enfrentadas.

16 Essa conclusão é extraída a partir da leitura de todo o capítulo “Além da ‘compaixão e humanidade’: justiça
para os animais não humanos”, sobretudo das páginas 443-444 e 480-481 (NUSSBAUM, 2013). Cabe ressaltar
que, na publicação original, o termo empregado pela autora é sentience; veja-se um exemplo: “Sentience is not
the only thing that matters for basic justice [...]” (NUSSBAUM, 2006, p. 361).
17 Tradução livre do seguinte trecho (FRANCIONE, 2010, p. 15): “The only cognitive characteristic that is
required is that nonhumans be sentient — that is, that they be perceptually aware. [...] If a being is not sentient,
then the being may be alive, but there is nothing that the being prefers, wants, or desires.”
18 Bastos (2018, p. 55) utiliza a expressão “abordagem das competências”. Lacerda (2012, p. 46) refere como
“teoria das capacidades ou competências”.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



15

Para os humanos,  a lista é composta pelas seguintes capacidades:  vida; saúde do

corpo;  integridade  física;  sentidos,  imaginação  e  pensamento;  emoções;  razão  prática;

afiliação; (relacionamento com) outras espécies; lazer; e controle sobre o próprio ambiente

(NUSSBAUM, 2013, p. 91/93). Para os animais não humanos, a única capacidade acerca da

qual Nussbaum (2013, p. 487) menciona não haver um exato análogo é a razão prática, não a

descartando, porém, de imediato; pelo contrário, afirma que se houver alguma criatura capaz

de construir objetivos e projetos, então essa capacidade deve ser considerada. 

No que tange à vida, Nussbaum (2013, p. 480) reforça que “[...] todos os animais

possuem  o  direito  a  continuar  suas  vidas,  independentemente  de  possuírem  ou  não  tal

interesse consciente, a não ser, e até, que a dor e a decrepitude não tornem mais a morte um

dano.” No caso de seres com capacidade reduzida de sentir, ou mesmo sem essa capacidade

(aqui ela menciona os insetos), refere que o aniquilamento motivado (para prevenir danos a

colheitas,  por  exemplo),  diferentemente  do  assassinato  gratuito,  não  fere  nenhum  direito

baseado na justiça (NUSSBAUM, 2013, p. 480-481). Para o caso dos seres com capacidade

de sentir,  demonstra ser favorável a uma abordagem que se concentra, primeiramente,  em

banir todas as formas de crueldade, para, na sequência, buscar um consenso também contra o

abate (ainda que não cruel) para alimentação, ao menos dos animais mais “complexamente

sensíveis”19 (NUSSBAUM, 2013, p. 481).

No que diz respeito à saúde do corpo e à integridade física, Nussbaum (2013, p. 483-

484) expõe que as formas de tratamento que exigem disciplina por parte dos animais, como o

adestramento de cavalos, não só não violam seus direitos básicos, como também possibilitam

o florescimento de suas capacidades. No mesmo sentido, observa a prática da esterilização

(obviamente, não cruel) como compatível com vidas florescentes, afirmando que ela favorece

a relação harmoniosa entre os próprios animais (NUSSBAUM, 2013, p. 483-484). A questão

do  adestramento  está  vinculada,  também,  com  a  quarta  capacidade,  com  base  na  qual

Nussbaum (2018,  p.  486)  defende  que  alguns  animais  possuem  direito  a  uma  educação

apropriada.

Relativamente  às  capacidades  de  emoção,  filiação,  relacionamento  com  outras

espécies e lazer, Nussbaum (2013, p. 486-488) argumenta que os animais possuem o direito

19 Expressão empregada pela autora (NUSSBAUM, 2013, p. 481).

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



16

de não serem isolados forçosamente e de viverem sem medo, além do direito de formarem

ligações com seres da mesma e de outras espécies, embora o enfoque das capacidades entenda

que os danos mais sérios provocados por membros mais fortes aos mais fracos devam ser

impedidos.  No  que  tange  à  capacidade  de  controle  sobre  o  próprio  ambiente,  Nussbaum

(2013, p. 489) ressalta a importância de os animais serem vistos como titulares imediatos de

direitos, ainda que o guardião humano seja quem tenha que invocar o Poder Judiciário para

exigir tais direitos, assim como acontece com as crianças.

O  pertencimento  à  espécie20 é  uma  propriedade  relevante  para  a  perspectiva

nussbauniana, servindo de parâmetro para a definição de quais capacidades são importantes

para cada espécie animal, além de afastar os direitos dos animais da ótica estrita dos direitos

humanos (NUSSBAUM, 2013, p. 445; LACERDA, 2012, p. 47). Por outro lado, ainda que a

espécie tenha relevância, a abordagem das capacidades tem como foco de preocupação o dano

individual (de cada membro de cada espécie), admitindo, porém, a possibilidade de justificar

atenção especial para as espécies ameaçadas (NUSSBAUM, 2013, p. 438). 

O foco no dano individual é outra característica da concepção nussbauniana que a

afasta de filosofias utilitaristas. Uma visão coletiva excludente das individualidades poderia

conduzir a um utilitarismo que vislumbra como justificáveis, se não houver um dano coletivo

(como o risco de extinção de espécies),  as situações em que as capacidades  dos animais,

individualmente considerados, não são alcançadas.

Percebe-se, pois, que o enfoque das capacidades é uma abordagem que avança na

proteção dos direitos dos animais tanto em relação à filosofia kantiana, que não reconhece

nenhum  dever  imediato  dos  seres  humanos  para  com  animais,  quanto  em  relação  ao

pensamento rawlsiano, o qual admite a existência apenas de deveres de compaixão. Avança,

ainda, ao ser comparada com as teorias utilitaristas21, que podem ficar limitadas às questões da

dor e do prazer e justificar danos individuais em nome do bem-estar geral.

Ao lado de todas as diferenças já apresentadas neste estudo, é possível apontar uma

semelhança entre as teorias de Rawls e Nussbaum, além do fato de ambas serem liberais:

assim como a justiça como equidade, o enfoque das capacidades não configura uma doutrina

20 O “pertencimento à espécie” significa que a categoria “espécie” deve ser analisada, mas na medida em que os
animais de espécies diferentes prosperam de maneiras também diferentes (BASTOS, 2018, p. 55), cada uma a
seu modo, e não no sentido de que uma espécie é superior à(s) outra(s), o que poderia caracterizar um especismo.
21 Certamente existem perspectivas utilitaristas marcadas entre si por diferenças significativas (assim como as
filosofias contratualistas), porém este estudo não objetiva apontar tais distinções.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



17

moral abrangente (NUSSBAUM, 2013, p. 478). Logo, pode tornar-se objeto de um consenso

sobreposto entre seres humanos que seguem concepções metafísicas diversas, por se basear

em juízos  éticos  (e  não metafísicos)  e considerar  os  interesses  dos  animais  não humanos

questões de justiça básica.

2.3  NATUREZA  JURÍDICA  DOS  ANIMAIS  NÃO  HUMANOS  NO  DIREITO

BRASILEIRO

Após  a  exposição  referente  às  teorias  de  Rawls  e  Nussbaum,  com  foco  nas

contribuições  teóricas  da filósofa para o reconhecimento  dos  animais  não humanos como

sujeitos de justiça, chega-se ao segundo nível deste trabalho, que tem o objetivo de abordar

criticamente o tratamento jurídico que tais seres vêm recebendo no âmbito brasileiro federal.

A Constituição Federal, de 1988, e o atual Código Civil, de 2002, são certamente os

principais  documentos  normativos  a  respeito  da  natureza  jurídica  dos  animais  no  direito

brasileiro, a partir dos quais pode-se extrair seu “cerne conceitual”. O Código Civil estabelece

que  os  animais  –  e  aqui  não  há  distinção  entre  animais  de  estimação,  de  produção  ou

silvestres22 – são bens móveis, conforme redação do art. 8223 (BRASIL, 2002), sendo também

referidos  como  semoventes.  Ao  serem  qualificados  como  bens,  ou  seja,  “coisas”,  não

possuem personalidade jurídica nos termos da legislação, diferentemente das pessoas físicas24

e até mesmo das pessoas jurídicas25. A leitura de tal dispositivo desassociada da Constituição

Federal poderia levar à conclusão de que, por serem bens, os animais poderiam ser tratados

por seus “titulares” da forma que eles desejassem, sem nenhuma restrição.   

Todavia,  a  Constituição  Federal  impõe expressamente  a  vedação de  práticas  que

coloquem em risco a função ecológica da fauna e da flora,  que provoquem a extinção de

espécies  ou  que  submetam os  animais  –  e  aqui  também não há  qualquer  distinção  entre

22 A fauna silvestre também é regida por lei especial, a Lei n. 5.197/1967, a qual estabelece que os animais
silvestres,  seus  ninhos,  abrigos  e  criadouros  são  propriedades  do  Estado,  sendo  proibidas,  em  regra,  sua
utilização, perseguição, destruição, caça ou apanha (BRASIL, 1967). 
23 “Art. 82. São móveis os bens suscetíveis de movimento próprio, ou de remoção por força alheia, sem alteração
da substância ou da destinação econômico-social.” (BRASIL, 2002)
24 “Art. 2º A personalidade civil da pessoa começa do nascimento com vida; mas a lei põe a salvo, desde a
concepção, os direitos do nascituro.” (BRASIL, 2002)
25 “Art. 52. Aplica-se às pessoas jurídicas, no que couber, a proteção dos direitos da personalidade. [...] Art. 985.
A sociedade adquire personalidade jurídica com a inscrição, no registro próprio e na forma da lei, dos seus atos
constitutivos (arts. 45 e 1.150).” (BRASIL, 2002) 

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



18

animais de estimação, de produção ou silvestres – à crueldade, conforme consta do art. 225, §

1º, inciso VII26 (BRASIL, 1988). A lei que regulamenta o referido inciso, além dos incisos I,

II e III do art.  225, foi editada no ano de 2000, resultando na Lei n. 9.985, que também

instituiu o Sistema Nacional de Unidades de Conservação da Natureza (BRASIL, 2000). 

Recentemente,  em  setembro  de  2021,  no  julgamento  da  Arguição  de

Descumprimento  de  Preceito  Fundamental  (ADPF)  n.  640,  o  Supremo  Tribunal  Federal

declarou a ilegitimidade das interpretações do art. 25, §§ 1º e 2º, da Lei n. 9.605/199827 que

possam resultar na autorização de abate de animais, silvestres e domésticos, apreendidos em

situação de maus-tratos. A decisão se fundamentou no já explanado art. 225, § 1º, inciso VII,

da Constituição Federal (BRASIL, 2021). 

Cabe ressaltar que, apesar de formalmente posterior à Constituição Federal, o Código

Civil de 2002 é fruto de um projeto elaborado na década de 1970, ou seja, na vigência da

Constituição anterior (MORAES, 2006, p. 236), pouco refletindo o espírito constitucional em

vários  temas,  não  só  no  que  tange  à  fauna.  Assim,  é  necessário  realizar  uma

constitucionalização do art. 81 do Código Civil, isto é, uma interpretação constitucional do

referido dispositivo, a partir da qual se pode extrair  aquele “cerne conceitual” da natureza

jurídica dos animais não humanos: se, de um lado, os animais são considerados coisas, de

outro, seus titulares não podem lhes conferir o tratamento que desejarem, sendo proibidos de,

no mínimo, submetê-los à crueldade, por força constitucional. Na verdade, a própria leitura

conjugada da Constituição Federal e do Código Civil permite concluir que os animais, mesmo

que  considerados  bens,  não  são  como  quaisquer  outros  bens,  até  porque,  nada

surpreendentemente, são dotados de vida e senciência. 

A equiparação jurídica de animais não humanos a bens móveis, ainda que limitada

pela proibição ao tratamento cruel, está longe de representar uma tutela efetiva dos interesses

e  direitos  dos  animais,  a  começar  pela  possibilidade  de  flexibilização  do  significado  de
26 “Art. 225. Todos têm direito ao meio ambiente ecologicamente equilibrado, bem de uso comum do povo e
essencial  à sadia qualidade de vida,  impondo-se ao Poder Público e à coletividade o dever de defendê-lo e
preservá-lo para as presentes e futuras gerações.  § 1º Para assegurar a efetividade desse direito, incumbe ao
Poder Público: [...] VII - proteger a fauna e a flora, vedadas, na forma da lei, as práticas que coloquem em risco
sua função ecológica, provoquem a extinção de espécies ou submetam os animais a crueldade.” (BRASIL, 1988)
27 “Art. 25. Verificada a infração, serão apreendidos seus produtos e instrumentos, lavrando-se os respectivos
autos. § 1º Os animais serão prioritariamente libertados em seu habitat ou, sendo tal medida inviável ou não
recomendável por questões sanitárias, entregues a jardins zoológicos, fundações ou entidades assemelhadas, para
guarda e cuidados sob a responsabilidade de técnicos habilitados. § 2º Até que os animais sejam entregues às
instituições  mencionadas  no  §  1o  deste  artigo,  o  órgão  autuante  zelará  para  que  eles  sejam  mantidos  em
condições adequadas de acondicionamento e transporte que garantam o seu bem-estar físico.” (BRASIL, 2000)

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



19

“crueldade” ou mesmo pela própria limitação da tutela dos animais à proibição do tratamento

cruel.  Nesse  ponto,  há  momentos  em  que  as  linhas  bem-estaristas  e  abolicionistas  se

compatibilizam, outros em que se distanciam. 

Há que se ressaltar também a distinção entre o tratamento conferido aos animais de

estimação em relação aos de produção. A temática é sensível porque concentra elementos

culturais e até religiosos, além do interesse da classe dos criadores pecuaristas. Um exemplo

desse  tratamento  desigual  é  a  Lei  n.  14.064/2020,  conhecida  como  Lei  Sansão,  a  qual

aumentou as penas cominadas pela Lei n. 9.605/1998 ao crime de maus-tratos, porém apenas

quando o animal for cão ou gato: pena de reclusão, de dois a cinco anos, multa e proibição da

guarda; enquanto que para os demais animais a pena é de detenção, de três meses a um ano, e

multa  (BRASIL,  1998;  2020).  De qualquer  forma,  não  há como ignorar  o  avanço de  tal

legislação relativamente à tutela de cães e gatos.

A Lei n. 14.064/2020 também merece destaque num ponto bem específico, mas que

ilustra  um grande salto  no regime jurídico  de cães  e  gatos:  em vez de utilizar  a  palavra

“posse”,  termo  juridicamente  aplicável  apenas  na  relação  da  pessoa  com  seus  bens,  a

legislação  emprega  a  palavra  “guarda”,  que  carrega  consigo  um  caráter  muito  mais

familiarista  que  possessório.  Embora  o  próprio  Código  Civil  de  2002  utilize  a  palavra

“guarda” também para se referir à relação pessoa-bens, como no inciso I do art. 49728 e no art.

62929, o termo é mais amplamente utilizado nas relações pessoa-pessoa, sobretudo entre pais e

filhos menores ou incapazes30, a exemplo da guarda compartilhada.

O emprego da palavra “guarda” certamente não foi feito de modo acidental, estando

em consonância com o tratamento que muitos animais domésticos, sobretudo cães e gatos,

vêm recebendo nos últimos anos pela própria sociedade,  passando a ser reconhecidos não

como meros seres postos ao bel-prazer de seus guardiões ou tutores – ou “coisas”, no sentido

kantiano –, mas sim como verdadeiros integrantes da família. Atualmente já existem casos no

Poder Judiciário visando unicamente à regulamentação da guarda de animal de estimação.

28 “Art. 497. Sob pena de nulidade, não podem ser comprados, ainda que em hasta pública: I - pelos tutores,
curadores, testamenteiros e administradores, os bens confiados à sua guarda ou administração;” (BRASIL, 2002,
grifo nosso).
29 “Art. 629. O depositário é obrigado a ter na guarda e conservação da coisa depositada o cuidado e diligência
que costuma com o que lhe pertence, bem como a restituí-la, com todos os frutos e acrescidos, quando o exija o
depositante.” (BRASIL, 2002, grifo nosso)
30 Citam-se como exemplos os seguintes artigos: art. 1.566, inciso IV; art. 1.583 ao art. 1.590; art. 1.612; art.
1.634, inciso II; e art. 1.724 (BRASIL 2002).

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



20

Como exemplo,  cita-se  a  Apelação  Cível  n.  0308062-30.2016.8.24.0008,  do  Tribunal  de

Justiça de Santa Catarina, que determinou a anulação da sentença de primeira instância que

indeferiu a inicial e extinguiu o processo sem resolução do mérito, ao não admitir o pedido de

regulamentação de guarda de animal de estimação, pela inexistência de previsão legal sobre o

tema (SANTA CATARINA, 2020). 

A decisão supramencionada se fundamentou no julgamento do Recurso Especial n.

1.713.167, pelo Superior  Tribunal  de Justiça,  em 2018,  que admitiu  a  regulamentação da

guarda de animal de estimação adquirido na constância do relacionamento,  em virtude da

dissolução da união estável (BRASIL, 2018).  Embora o relator tenha consignado que “[...] a

guarda e as visitas devem ser estabelecidas no interesse das partes, não do animal, pois o afeto

tutelado é o das partes [...]”, destacou que a saúde do animal também deve ser considerada,

como mandamento constitucional (BRASIL, 2018).

O reconhecimento da senciência dos animais não humanos, sejam eles de estimação,

silvestres ou de produção, a progressiva inclusão dos animais domésticos ou domesticados no

seio  da  família,  bem  como  as  próprias  questões  ambientais  são  fatores  que  revelam  a

necessidade  de  uma  reformulação  do  regime  jurídico  da  fauna  no  direito  brasileiro.  A

atribuição da personalidade jurídica a animais encontra resistência por parte de uma linha,

pode-se dizer, mais conservadora de juristas, os quais costumam observar o ponto como uma

equiparação  absurda  dos  animais  aos  seres  humanos.  Trata-se  de  uma crítica  no  mínimo

curiosa, já que a personalidade no direito brasileiro não é reconhecida apenas à pessoa natural,

mas também às pessoas jurídicas – que, vale lembrar são ficções jurídicas –, e nem por isso se

argumenta que há uma “equiparação absurda” entre seres humanos e pessoas jurídicas. 

Portanto, se a lei reconhece personalidade jurídica a uma pessoa ficcional, ou seja, a

uma entidade que não é pessoa física, não seria nenhum absurdo cogitar o reconhecimento de

uma espécie  de personalidade aos animais  não humanos,  que,  diferentemente  das pessoas

jurídicas, são seres muitíssimo reais. Com isso haveria um verdadeiro salto de paradigmas,

uma passagem do paradigma antropocêntrico ao biocêntrico ou ecocêntrico, cuja transição, na

verdade, já está em curso (SARLET; FENSTERSEIFER, 2021, p. 335).

O  próprio  Superior  Tribunal  de  Justiça,  no  julgamento  do  Recurso  Especial  n.

1.797.175,  já  acolheu,  em junho  de  2019,  a  dimensão  ecológica  da  dignidade  da  pessoa

humana e, para além disso,  a  dignidade animal e a possibilidade de limitação de direitos

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



21

fundamentais dos seres humanos com base no reconhecimento de interesses não humanos,

conforme se extrai  da íntegra da decisão que determinou a manutenção da guarda de um

papagaio que vivia há 23 anos em cativeiro com sua guardiã, que o criava em sua residência

sem a autorização perante o órgão competente (BRASIL, 2019). 

Para os animais de estimação, com os quais o ser humano possui maior contato e

afetividade,  atribuir-lhes  direitos  da  personalidade  apenas  conferiria  juridicidade  a  uma

situação que se verifica há tempos no mundo fático, como o direito à integridade física. Para

animais de produção, ainda que capazes de construir  laços afetivos com o ser humano da

mesma forma que típicos seres de estimação, o reconhecimento de direitos da personalidade

por certo representaria um salto imenso.

3. CONCLUSÃO

A justiça como equidade de John Rawls constitui-se seguramente em uma das teorias

de filosofia política mais importantes do final do século XX, sendo inaugurada por “Uma

teoria  da  justiça”  e  refinada  em “O liberalismo político”  e  “Justiça  como equidade:  uma

reformulação”.  Por  sua  vez,  Martha  Nussbaum,  filósofa  com reconhecimento  singular  no

meio  científico,  aponta  no  livro  “Fronteiras  da  justiça:  deficiência,  nacionalidade,

pertencimento à espécie” que a teoria rawlsiana não resolveu três problemas: um deles é a

justiça para os animais não humanos, tema deste estudo.

Nesse  cenário,  o  presente  artigo  demonstra,  alcançando  seu  primeiro  objetivo

específico,  que  a  teoria  de  Rawls  observa  os  interesses  dos  animais  não  humanos  como

alheios ao âmbito da justiça básica.  Mesclando elementos do contratualismo clássico e da

filosofia kantiana, ambos fundados na racionalidade, a justiça como equidade posiciona os

animais em um patamar inferior: dos deveres advindos da mera compaixão.

A pesquisa indica, na sequência, alcançando também o segundo objetivo específico,

que  o  tratamento  dos  animais  não  humanos  na  filosofia  de  Nussbaum é  diametralmente

diverso daquele sustentado por Rawls, a começar pelo fato de que tais criaturas são vistas

como sujeitos primários de justiça. Isso significa dizer que, na concepção nussbauniana, os

animais  são  titulares  de  direitos  básicos  imediatos,  de  modo  que  os  seres  humanos  não

possuem, para com eles, deveres de mera compaixão, como Rawls argumenta,  ou deveres

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



22

indiretos, como defende Kant. Esse reconhecimento dos deveres para além da compaixão é o

primeiro pilar da perspectiva da autora.

A  filosofia  nussbauniana  fundamenta-se,  ainda,  em  outros  dois  pilares:  o  da

dignidade para além da racionalidade humana e o das capacidades para além do sentir.  A

partir do segundo pilar, Nussbaum reconhece diversos tipos de dignidade animal, afastando-se

da noção kantiana segundo a qual os animais, tidos como seres irracionais, são “coisas” que

podem ser tratadas meramente como meios aos interesses dos seres racionais. Com isso, a

filósofa reconhece que tais criaturas possuem também autonomia e personalidade.

A partir do terceiro pilar, Nussbaum argumenta que a senciência, ou a capacidade de

sentir,  não é a única capacidade que possui valor intrínseco segundo sua compreensão de

justiça básica, distanciando-se, nesse momento, de filosofias utilitaristas. Assim, defende que

todas as dez capacidades de sua abordagem, destinadas originalmente aos humanos, podem

ser também alcançadas pelos animais conforme as características de cada espécie: vida; saúde

do corpo;  integridade  física;  sentidos,  imaginação  e  pensamento;  emoções;  razão  prática;

afiliação; (relacionamento com) outras espécies; lazer; e controle sobre o próprio ambiente.

Por fim, no que tange ao tratamento conferido pelo direito brasileiro à fauna, pode-se

indicar que a colocação dos animais não humanos no mesmo patamar dos bens móveis, ainda

que com a proibição da submissão à crueldade, é insuficiente para tutelar de forma satisfatória

seus interesses. Todavia, atualmente já se percebe uma mudança no regime jurídico de tais

criaturas, especialmente no que tange aos animais de estimação, a começar pelo acolhimento

como verdadeiros membros da família, evidenciada juridicamente pela passagem da “posse”

para a “guarda”. Nesse cenário, o reconhecimento da personalidade jurídica dos animais não é

um absurdo, tampouco uma ideologia, mas sim mais um passo rumo a um paradigma jurídico

biocêntrico e à recepção da dignidade animal. 

REFERÊNCIAS:

BASTOS, Elísio Augusto Velloso. Direitos para os animais não-humanos? Algumas teorias filosóficas
a respeito. Revista Brasileira de Direito Animal, Salvador, v. 13, n. 02, p. 40-60, maio/ago. 2018. 
Disponível em: https://periodicos.ufba.br/index.php/RBDA/article/view/27933/16585. Acesso em: 18 
jun. 2021.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



23

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Diário 
Oficial da União, Brasília, DF, 5 out. 1988. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 21 fev. 2022.

BRASIL. Lei n. 10.406, de 10 de janeiro de 2002. Institui o Código Civil. Diário Oficial da União, 
Brasília, DF, 11 jan. 2002. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2002/L10406.htm. Acesso em: 21 fev. 2022.

BRASIL. Lei n. 5.197, de 3 de janeiro de 1967. Dispõe sobre a proteção à fauna e dá outras 
providências. Diário Oficial da União, DF, 5 jan. 1967. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l5197.htm. Acesso em: 28 mar. 2022.

BRASIL. Lei n. 9.605, de 12 de fevereiro de 1998. Dispõe sobre as sanções penais e 
administrativas derivadas de condutas e atividades lesivas ao meio ambiente, e dá outras providências. 
Diário Oficial da União, DF, 12 fev. 1998. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9605.htm. Acesso em: 18 mar. 2022.

BRASIL. Lei n. 9.985, de 18 de julho de 2000. Regulamenta o art. 225, § 1o, incisos I, II, III e VII da 
Constituição Federal, institui o Sistema Nacional de Unidades de Conservação da Natureza e dá outras
providências. Diário Oficial da União, DF, 19 jul. 2000. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9985.htm. Acesso em: 21 fev. 2022.

BRASIL. Lei n. 10.406, de 10 de janeiro de 2002. Institui o Código Civil. Diário Oficial da União, 
Brasília, DF, 11 jan. 2002. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2002/L10406.htm. Acesso em: 30 mar. 2022.

BRASIL. Lei n. 14.064, de 29 de setembro de 2020. Altera a Lei nº 9.605, de 12 de fevereiro de 1998, 
para aumentar as penas cominadas ao crime de maus-tratos aos animais quando se tratar de cão ou 
gato. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 29 set. 2020. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/lei/L14064.htm. Acesso em: 28 mar. 2022.

BRASIL. Superior Tribunal de Justiça. 2ª Turma. Recurso Especial n 1.797.175. Recorrente: Maria 
Angelica Caldas Uliana. Recorrido: Fazenda do Estado de São Paulo. Relator: Min. Og Fernandes. 
Decisão em 21 de março de 2019. Diário da Justiça Eletrônico, Brasília, DF, 28 mar. 2019. 
Disponível em: https://scon.stj.jus.br/SCON/GetInteiroTeorDoAcordao?
num_registro=201800312300&dt_publicacao=13/05/2019. Acesso em: 29 mar. 2022.

BRASIL. Superior Tribunal de Justiça. 4ª Turma. Recurso Especial n. 1.713.167. Recorrente: LMB. 
Recorrido: VMA. Relator: Min. Luis Felipe Salomão. Decisão em 19 de junho de 218. Diário da 
Justiça Eletrônico, Brasília, DF, 9 out. 2018. Disponível em: 
https://scon.stj.jus.br/SCON/GetInteiroTeorDoAcordao?
num_registro=201702398049&dt_publicacao=09/10/2018. Acesso em: 29 mar. 2022.

BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Tribunal Pleno. Arguição de Descumprimento de Preceito 
Fundamental n. 640. Requerente: Partido Republicano da Ordem Social – PROS. Relator: Min. Gilmar
Mendes. Decisão em 20 de setembro de 2021. Diário da Justiça Eletrônico, Brasília, DF, 17 dez. 
2021. Disponível em: https://jurisprudencia.stf.jus.br/pages/search/sjur457885/false. Acesso em: 28 
mar. 2022.

DICIONÁRIO Brasileiro da Língua Portuguesa. Michaelis. São Paulo: Melhoramentos, c2021. 
Disponível em: http://michaelis.uol.com.br/busca?id=OWQE#. Acesso em: 16 jun. 2021.

FRANCIONE, Gary. The abolition of animal exploitation. In: FRANCIONE, Gary; GARNER, 
Robert. The animal rights debate: abolition or regulation? Nova Iorque: Columbia University Press, 
2010. p. 1-102.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



24

KANT, Immanuel. Fundamentação da metafísica dos costumes. Tradução: Paulo Quintela. Lisboa: 
Edições 70, 2007. Título original: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.

KANT, Immanuel. Lectures on ethics. Tradução: Peter Heath. Cambridge: Cambridge University 
Press, 1997. Título original: [Eine Vorlesung über Ethik].

LACERDA, Bruno Amaro. Pessoa, dignidade e justiça: a questão dos direitos dos animais. Revista 
Ética e Filosofia Política, Juiz de Fora, v. 2, n. 15, p. 38-55, dez. 2012. Disponível em: 
https://www.ufjf.br/eticaefilosofia/files/2009/08/15_2_lacerda_3.pdf. Acesso em: 18 jun. 2021.

MEZZAROBA, Orides; MONTEIRO, Cláudia Servilha. Manual de metodologia da pesquisa no 
Direito. 5. ed. São Paulo: Saraiva, 2009.

MORAES, Maria Celina Bodin de. A constitucionalização do direito civil e seus efeitos sobre a 
responsabilidade civil. Direito, Estado e Sociedade, Rio de Janeiro, v. 9, n. 29, p. 233-258, jul./dez., 
2006. Disponível em: 
http://arquivos.integrawebsites.com.br/36192/4c97d92004aee47b8a3eac4f7b9c4e05.pdf. Acesso em: 
10 mar. 2022.

NUSSBAUM, Martha Craven. Beyond “compassion and humanity”: justice for nonhuman animals. 
In: NUSSBAUM, Martha Craven; SUNSTEIN, Cass (org.). Animal rights: current debates and new 
directions. Nova Iorque: Oxford University Press, 2004. p. 229-324.

NUSSBAUM, Martha Craven. Fronteiras da justiça: deficiência, nacionalidade, pertencimento à 
espécie. Tradução: Susana de Castro. São Paulo: Martins Fontes, 2013. Título original: Frontiers of 
justice: disability, nationality, species membership.

NUSSBAUM, Martha Craven. Frontiers of justice: disability, nationality, species membership. 
Cambridge: Harvard University Press, 2006. 

RAWLS, John. Justiça como equidade: uma reformulação. Tradução: Cláudia Berliner. São Paulo: 
Martins Fontes, 2003. Título original: Justice as fairness: a restatement. 

RAWLS, John. O liberalismo político. Tradução: Dinah de Abreu Azevedo. 2. ed. São Paulo: Editora
Ática, 2000. Título original: [Political liberalism].

RAWLS, John. Uma teoria da justiça. Tradução: Almiro Pisetta e Lenita M. R. Esteves. São Paulo: 
Martins Fontes, 1997. Título original: A theory of justice. 

REGAN, Tom. A causa dos direitos dos animais. Tradução: Heron Santana Gordilho. Revista 
Brasileira de Direito Animal, Salvador, v. 8, n. 12, p. 15-37, 2013. Título original: The case for 
animal rights. Disponível em: https://periodicos.ufba.br/index.php/RBDA/article/view/8385. Acesso 
em: 15 jun. 2021.

ROWLANDS, Mark. Animal rights: moral theory and practice. 2. ed. Florida: Palgrave Macmillan, 
2009. 

SANTA CATARINA. Tribunal de Justiça de Santa Catarina. 6ª Câmara de Direito Civil. Recurso de 
Apelação. Acórdão n. 0308062-30.2016.8.24.0008. Relator: Desembargador André Carvalho. Decisão
em 15 de setembro de 2020. Florianópolis, 2020. Disponível em: 
https://busca.tjsc.jus.br/jurisprudencia/buscaForm.do. Acesso em: 21 fev. 2022.

SARLET, Ingo Wolfgang; FENSTERSEIFER, Tiago. Curso de direito ambiental. 2. ed., rev., atual. e 
ampl. Rio de Janeiro: Forense, 2021. 

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150



25

STRAPAZZON, Carlos Luiz; TRAMONTINA, Robison. Justiça e direitos na perspectiva de Martha 
Nussbaum. In: STRAPAZZON, Carlos Luiz; TRAMONTINA, Robison. Teorias da justiça e teoria 
da segurança social. Joaçaba: Editora Unoesc, 2017. p. 31-49.

SUNSTEIN, Cass. Introduction: what are animal rights? In: NUSSBAUM, Martha Craven; 
SUNSTEIN, Cass (org.). Animal rights: current debates and new directions. Nova Iorque: Oxford 
University Press, 2004. p. 3-15.

Revista Latino-Americana de Direitos da Natureza e dos Animais, Salvador, v. 8, n. 2, p. 1-25, 2025 |  ISSN 2676-0150


